# SOCINO

### SOCINIANISMO DISSERTATIO.

Authore GEO. ASHWELLO, S. S. Th. Bacc. & Ecclesia Anglicana Presbytero.

2 Tim. I. 14. Bonum Depositum custodi, per Spiritum Sanctum qui habitat in nobis.

2 Pet. II. 1. Etiam inter vos erunt falsi Doctores, qui Hareses exitiales subintroducent, Dominum, qui ipsos emit, abnegantes, celeremque Perditionem sibilipsis accersentes.

Christianus mihi nomen est; Catholicus vero Cognomen: illud me nuncupat, istud ostendit.

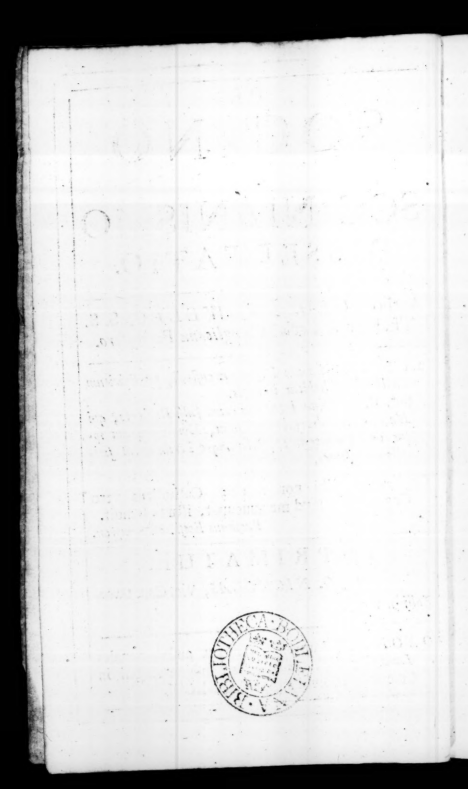
Pacianus Epist. ad Sympron.

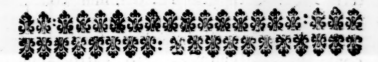
#### IMPRIMATUR.

JO. NICHOLAS, Vic. Can. Oxon.

Julij 9. 1679.

OXONI Æ Impressi: Prostant autem venales Londini per J. Adamson, ad Insigne Angeli in Coemeterio Divi Pauli, MDC XCIII.





### Reverendo in Christo Patri ac Domino, D. Thomæ Episcopo Lincolniensi.

Reverende Antistes,

Iffertatio hæc de Socino & Socinianis mo,quæ tui nominis Patrocinium petit, non uno nomine illud à Te postulat. Nam sive ipsam Compositionem, five Argumentum hujus libelli, five Authoritatem tuam in Ecclesia, sive præsentem hujus Ecclesiæ nostræ Statum, in qua præfides, confidero, Dignitati tuz inprimis debita videtur. Etenim primo, non possum non lubens, gratusque fateri, me in hoc Opusculo conficiendo, haud mediocriter instructum, adjutumque fuisse, Suppellestile ista libraria, qua Bibliotheca tua eximie locupletata est. Deinde Dignitas ista Episcopalis, qua superemines in Ecclesia, ut Facultatem dat, sic & obligat, præ cateris è clero Anglicano, ad suscipiendum veteris

teris Fidei Catholica Patrocinium contra cujuscunque generis novatores; istos præsertim, qui ipfius Christianismi fundamenta Hujusmodi vero Patrocinium convellunt. eo magis necessarium est, magisque rempestive poscitur quo novatorum Dogmata perniciofiora funt, & numero plura; quo periculofius se ingerunt, latiusque se spargunt. Socinianismus autem, ut bene notum est, quadam Hydra multiceps est, sive Compendiu Hæresium, earumque pessimarum, quas proinde Ecclesia Catholica jampridem Synodis frequentibus damnavit earumque Patronos gravissimo Anathemate percussit. Porro, cum Anabaptismus utplurimum rude vulgus infecerit, cui Dogmata de Bonorum Communitate, & Immunitate à Jure acque Dominio magistratuum, valde allubescunt, Socinianismus è contra eo periculofior est, quia non tam crassos Politici corporis humores corrumpere gestit arque conturbare, quam Spiritus tenuiores atque subtiliores, (cujusmodi sunt animales in cerebro versantes ) nimirum Ingenia politiora, & genercsiora, que cum hujusmodi virus penitus imbiberint, multo validiora funt ad malum istud, quo sic tinda funt & penitius imbuta, undiquaque dispergendum; Haresisque iftius Pestem etiam its afflare fatagunt,

satagunt, qui & Ingenio pollent; & Dignitate præstant. Huc accedit valde speciosus rectæ Rationis Prætextus, qui cuncis blandissime arridet, & quasi fascino quodam Homines dementat. Plerique enim innata quadam Philautia laborant, qua fibi præ cæteris sapere videntur ; & obstinatione Animi, que prefractos reddit, & alieni Arbitrii impatientes, eo quod judicandi libertatem intra certos limites coerceat, Rationem quasi captivam in Triumpho du. cat, & Opiniones cujusque privatas Authoritati publicæ vel invitas subdat. Sed quod adhuc propius attingit, & validius urget germanos Ecclesiæ Anglicanæ Filios, unicuique Horum, hodie præsertim, ex Officio incumbet, Matrem suam, tot nominibus fibi venerabilem, ut contra omne genus Adversarios pro viribus defendere, sic & Iphus famam vindicare à malignantium Calumniis; Romanensium præcipue, qui, præter vim apertam, fraudibus rem agunt, eo periculosius, quo occultius: partim dum sectas nescio quot contra Ipsam & excitant, & fovent, quibus ex omni Parte oppugnetur; partim, dum atrocissimis Calumniis eandem defamare nituntur, cunctisque invisam reddere. Præsertim, cum affirmant Ipsam in hoc Sociaianismo patrocinari, dum uniuscujusque Pri /ati

e

n

-

fi

a

k

15

e

r,

Privati Rationem S. Scripturæ Interpretem ftatuit, omniumque Controversiarum in Religionis negotio Judicem, seposita Ecclesiæ Authoritate, aliifque mediis ad rite judicandum requificis. Quasi non aliter Ecclesiæ nostræ Reformationem, Poctrinamque in ipfa stabilitam, tueri possemus, quam ex Socinianotum Principiis; quia sc. infallibili isti Authoritati, quam Ecclefia Romana fibi perperamariogat, Rationis noffræ Judicium in universum subjicere recusamus. nimvero, plus saiis norum est, quam aversa sit Ecclesia nostra à Socinianismo, seu potius, quam ei adversa; idque non solum ex Seren: Regis nostri Jacobi (veteris Fidei Catholica, dum in vivis erat, acerrimi Defenforis ) Protestatione Anti-vorstia; sed multo luculentius ex publica Fidei nostræ Confessione Articulis 39. comprehensa; & nuperius in Canone 4º. Synodi Anglicana, que celebrara est A. D. 1640. quo hec Heresium colluvies diserte impugnatur, & gravissima censura damnaca eft. Tantumque abeft, ut Rationem cujusque privatam in Tribunali juridico collocemus, in Ecclesiastica Authoritatis opprobriu, ut ex adverso, omnes Concionatores apud nos, legitime ad munus istud exequendum admissi, ex Decreto Ecelesiæ nostræ teneantur -Ne quid unquam doceant

doceant pro Concione, quod à Populo religiose teneri & credi velint, nisi quod consentaneum sit Doctrinæ Veteris aut Novi Testamenti; quodque ex illa ipsa Doctrina Catholici Patres, & veteres Episcopi collexerint, lib. Can. 1571. Tit de Concionatoribus. His tamen non obstantibus, Socinianorum libros apud nos passim dispersos habuimus, & à junioribus quoque Scholasticis avide perlectos in contemptum Canonis supra memorati, 1640. Et quod multo pejus est, quosdam ex his Anglice versos habuimus ut plures etiam è vulgo corrumperent, qui Imperiria juxta, & Inconstantia laborantes, facilius perverti solent, & Catholica Fide deserta, quam nunquam probe didicerunt, in etrorum Devia se abduci pariuntur. Imo, neque defuerunt aliqui inter nos Theologi, qui tum in concionibus, tum scriptis in publicum editis, nimis oftenderunt, quantum faverint quibusdam Socinianorum Dogmatibus. His causis permotus hujusmodi Dissertationes neutiquam intempestivas puravisadeoque fiduciam mihi tandem sumpsi, Humanitate tua toties & tamdiu experta confisus, Tractatum hunc in manus tuas dare, & Patrocinio tam venerabili munitum, in publicum edere; valde fælicem me existimaturus, si quo modo huic Hæresi perniciosissimæ viam aliquatenus obstruere

obstruere valeam, errantem aliquem reducere, vacillantem confirmate, rud m & imperitum in Fide melius inffruere, Dogmaria Sociniani fæditatem demonstrare, & speciosum recte Rationis Prætextum, de quo tantopere gloriantur bujus Secta Homines & cujus fallaci oftentatione se plerisque commendant, detegere atque è medio tollere. Sed ne tædio ultra fim, fola jam vota fuperfunt, ut Deus Opt. Max. Fidem iftam Catholicam, quam hic aut alibi plantavit, vindicet ac defendar, Ecclesiam suam inter tot Hostes inviolatam conserver, Veriratem & Pacem in ipsa stabiliar, Hærefes eradicet, schismata refarciat, Sectarios cujusque generis ad bonam mentem revocet; & (ur hac omnia melius fiant, fibique constent ) Hierarchiam Ecclesiasticam incolumem fervet, Authoritate vigentem teddat, & sanctitate venerandam; nominatim vero, Reverentiam tuam in cmnibus istis copiose beet, que ad munus tuum Episcopale, ut oportet, complendum conducunt, & ad laudabilem amplissime iftius Dieceseos Gubernationem, cui jam præfectus es. Sic orat

Venerande Antiftes,

Reverentiæ vestræ Servus multis nominibus devinctissimus, Gro: Ashvy ellus.

## LECTORI CHRISTIANO, & Catholico.

S Cire Te velim, Christiane de Catholice letter, banc Differtationem de Socino de Socinianismo, elle Partem Operis multo majoris; cui Titulum dedi, De Judice Controversiarum, & Catholice Veritatis Regula. Et in boc Argumento tractando, singula ista, qua potui Deligentia, examinavi, que Theologi ad alterutrum Caput referre folent; viz. S. Scripturams Traditionem Catholicam; Ecclefia Catholica Authoritatem, bujus seculi prasertim; Concilia, pracipue Oecumenica; Ecclesia Romana Prarogativam, quam sibi in judicando vendicat ; Spiritum privatum ; Judicium Ecclesiæ primitiva, sive Consensum Patrum ; denique rectam Sive Sanam Rationem. In quorum ordine, S. Scriptura ante Omnia pro Fundamento jacta (que tamen, ut in quibusdam silet , sic de in Aliis dubia est , atque obscura, variisque Interpretationibus obnoxja,) Reliqua ad Ædificium Superstruendum Spectant, de sibi vendicant, vel Interpretum munus in Scriptura explicanda; vel Judicum, in Controverfins

#### AdLECTOREM

fis determinandis; vel potius, utrumque simul. Horum Singulis, pro modulo Tenuitatio mea, quod aquum atque debitum est attribui; de quousque conferant ad Veritatem elucidandam, ad Regulam Fidei firmandam, litesque Theologicas definiendas, pro virili mea demonstravi; quam necessaria item sint qualemve vlum babeant, in alterutro munere peragendo. Argumentum sane ex sua natura nobilissemum, Nobisque simul explicatu necessarium, maximi Momenți in se, nec minus Omnibus utile cognitu. Controversiarum omnium Theologicarum, veluti Clavis, que januam aperit ad divina veritatis Adytum, qua semel conspecta, sententiamque suam ferente, illico lites conticescunt. Ita ut ex bujus Argumenti explicatione legitima, Istarum omnium Determinatio quam maxime pendeat. Quid autem in eo tractando prastiterim, Aliorum erit judicare, qui me multo melius judicare norunt. Hoc tantum mibi dicere fas fit, quod, in ifto opere conficiendo, veritatem fincere que-It erim, Diligentiam band mediocrem adhibuerim, de quod Plura de boc Argumento conatus fuerim in unum de idem volumen compingere, quam ufpiam alibi me vidife memini. At utrum integrum boc Opus unquam in publicum proditurum fit, plane nescio, cum expensa Prali certa fint eague fat gravia, Tempora vero

#### Ad LECTOREM.

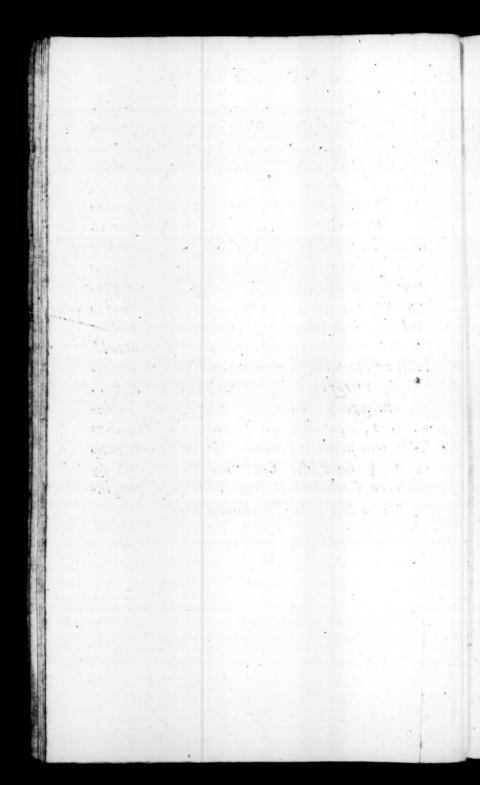
vero incerta, de Periculo plena; qualia nec Bibliopola favent, nec lectori; neque Illi Animum addunt ad Sumptus in Pralum erogandos, neque buic ad libros, ampliores prafertim, coemendos. Interim, bic libellus periculum fui facit: dum Oculis eruditiffimi feculi , nec minus Opinionum varietate distractismi, fe vifendum exponit; cujus tamen Censuram Subire paratus est, quam iniquam fore band veretur in Plerifque, cum Socinianismus ifte , quam detegit simul & impugnat, ab omnibus per orbem Christianum Ecclesiis communi Suffragio damnetur , que tamen in Alis non paucis inter se different ita ut bic communis Christianismi Causam agere videar, que cuntis vere Fidelibus non potest non effe chara. Cur vero banc Operis mei Partem præ Cateris elegerim, quam in lucem primum emitterem, cum revera omnium ultima sit; ita se Res babet. Disfertationem banc annexui isti Operis Parti. que traffat de recta five Sana Ratione, de Reliquas simul sumptas Magnitudine fere adequat; ea vero de Causa annexui, quia Sociniani pra omnibus Sectariis , de Istius Patrocinio se maxime jactant, do ad eam femper appellant. Atque boc est(ut Istud obiter moneam ) quod occasionem prabuit excusoris errori, cui in singulis bujus libelli Paginis hic Titules cernatur, De recta five fana Ratione

#### Ad LECTOREM.

tione; cum potius ita se baberet , De Socino & Scoinianismo. Quem errorem , ut Spero , facile condonabis, cum parum aut nibil ad Rem ipsam spellet. Eandem vero ante Cateras in lucem emisi, tum quia in de ex se completa est, de ab antecedentibus minime dependens; tum, quia Heresis ista, quam patefacere conatur, do patefactam pe Bundare, ut in fe perniciofifima est , sic & periculosifime se Hominum mentibus insinuat sub reffæ Rationis obtentu; prafertim, in boc Seculo, ubi tot Homines ubique occurrunt, vago de instabili Ingenio praditi , Principiorum Fidei Christianæ vel omnino nefcii, vel Eisdem leviter in-Arudi; Authoritatis Ecclefiaftica superbi Contemptores, Opinionibus malefants praoccupati. prafratti de indociles, alieni Confilii impatientes propria Rationis admirabundi Cultores. de fibi Solis in omnibus placentes. Quantum vere Speltat ad Catalogum Dogmatum Socinianorum ( qua ut particulatim recenseo, ita fusius prosequor ) do hoc ultra Tibi notum velim, quod multo majorem locorum citatorum partem, vel Ipfe propria Manu exscripserim, vel diligenter exferibendam curaverim. Pauca Jolum restant, quorum singula fere citavi ex Fide Fosuæ Stegmanni, in Photinianismo suo; & petita funt ut plurimum e libro Smalcii contra Frantzium; quem licet folicite quefitum, adbuc

#### Ad LECTOREM.

adhuc tamen comparare non potui, adeoque nec consulere. Interim spero, Stegmannum ista Smalcii loca mala Fide non citaße, cum in aliis Citationibus ipsum satis aquum ac diligentem repererim. Hoc autem idcirco monui, Ne quis me iniquiorem existimet in Opinionibus Illorum recensendis, Eisque videar errores aliquos imputasse, qui in ipserum Scriptis non extant visendi. Quod certe neutiquam facerem sciens lubensque, in Illorum, vel Aliorum quorumcunque, prajudicium. Hoc unum babeo quod adjiciam; quod si Dissertatio bac Doctio, Bonisque fuerit accepta, Animum Mihi fortaße dabit reliquum Opus Prælo mandare, si minus simul de integre, saltem divisim de per partes. Interea , libellum bunc , pro Candore tuo, aqui bonique consule, de Conatibus Illius esto propitius, qui nihil magis in votis habet , quam Fidei Catholica Veritatem , do Ecclesia Catholica Pacem. Vale, Meique, inter precandum, ne sis Immemor.





# SOCINIANISMO

Differtatio.

ARGUMENTUM.



Rigo Secta Sociniana, à Lalio Socino, & Fausto illius ex fratre nepote; quorum Historia brevi percurritur. Utrinsque ingenium, eruditio, & mores, prasertim Fausti. Quomodo, & unde hic Faustus Haresium & Hareticorum farraginem in unum

compegerit, novamque sectam de suo instituerit. Artes quibus usus est, in Dogmatibus suis uniuscujusque Genio commendandis, Discipulisque sibi colligendis. Opportunitates item, quas sedulo Idem arripuit, ad Hareses suas disseminandas, prasertim in Polonia. Ejusdem superbia summa, & arrogantia, dum suo ipsus ingenio in omnibus sidit; & Amicorum sudicia vilipendit; neque hoc contentus, Catholicam Ecclesiam contemnit; eamque non sua solius atatis, sed & seculi Primitivi, sum Patribus, Conciliu, & unanimi consensa

consensu Doctorum illius, totoque corpore Ecclesia suis Pastoribus adharentis. Adversarii Socini , iique non Solum e Pontificiis, sed & ex Ecclesiis Reformatis. imo, & ex Anti-Trinitarius, qui ipsius Principiis innitentes. Invocationem & Adorationem Christi prorsus abnegabant. Inter Hos pracipui, Franciscus Davidis in Transylvania, & Christianus Franken in Polonia; quorum Disputationes de hoc Argumento cum Socino extant inter Illius opera, ut & alia Disputatio ejusdem Socini, cum Erasmo Johannis, Ariano. Postulata Socinianorum paulo aquiora, allata a Joachimo Stegmanno. Postulata eorundum plane iniqua & absurda, de Judice Controversiarum, Interpretatione S. Scriptura, viribus Rationis naturalis in Religionis negotio, Harcticis non coercendis, Ecclesia, Alissque quibusdam. Catalogus Haressum à Socinianis affertarum, cum perniciosis illarum effectibus. Socini, & Socinianorum Concessa. Postulata Socinianis proposita que vel instis Concessis Postulata Socinianis proposita qua vel in istis Concessis fundantur, vel alias sane Rationi & Aquitati consona sunt.

S. 1. S Ocinianorum Secta à duobus Socinis nomen & originem accepit, Lælio sc. & Fanste ipfus ex fratre nepote; utroque ex nobill familia Senis in Italia oriundo, Jurisprudentiæs studio imprimis dedita, cujusque peritia quamplures ex ea celebres evaserunt: Marianus Socinus, tantopere ab Ænea Sylvio (Ejus concive & postea Papa Romano, nomine Pii 2.) landatus, suit hujus Fausti Abavus. Pater autem Fausti, ob summum Ingenii acumen, dictus est Pater subtiditatum. Neque sane filium habuit ex hac parte ullatenus degenerem. Mortuus autem dicitur, cum nondum excesserat Annum 31. Memorantur hæc ab ipso Fausto in Epistola sua ad virum

virum Excellentissimum, N. N. paulo ante mortem conscripta. Faustus vero natus est, ut ibidem ipse narrat, quinto die Decembris, juxta vetus Calendarium. A.C. 1539. duabus Horis & tribus fere qua-

drantibus, ante ortum Solis

uis

on

is,

is

ti

us

en

to

ia

,

ta

ti-

r-

in

a,

a-

0-

225

is

rel

en

p-

2-

io

ea

ab

0,

ış.

ut

m

04

ad

m

§. 2. Sed ut ad Lælium revertamur. Is dicitur ab Equite Polono, qui vitam Fausti conscripsit, Juri Civili, ficut & Antecessores ejus, operam primo dedisse. Postea vero, dissidiis circa Religionem exortis, per Lutherum & Alios, qui varias corruptelas in Ecclesia Romana palam arguebant, & Reformationem acriter urgebant, sese ad Theologiæ studium applicuisse, ut hujus ope errores receptos detegeret atque adeo Ecclesia morbos, quibus tunc Temporis laboravit, sanaret. Hoc autem ut melius præstaret, Scripturam imprimis consuluisse fertur; ad cujus sensus fælicius eruendos præter excellentis Ingenii altitudinem, & Judicii acrimoniam, dicitur attulisse scientiam haud mediocrem linguæ Græcæ & Hebraicæ & aliquantulam Arabicæ. Quibus inftructus, ut studia sua promoveret, & se in veritatis perquisitione securius divige et, Patriam fuam reliquit; & cum primariis illius ætatis Theologis, qui opus reformandæ Eccletiæ aggressi sunt, familiarius conversabatur; fc. Bullingero, Brentio, Munstero, Musculo, Petro Martyre, Zanchio, Beza, præcipue autem, cum Melanchthone & Calvino, ut ex eorum Epistolis liquet. His solitus est identidem nova sua Dogmata inter colloquendum proponere; non tamen audacter ea asserendo & propugnando, sed sere Dubitantis more veritatemque sincere quærentis. Qua fua in speciem modestia hoc saltem effecit, ut ab corum colloquio atque confortio non in totum rejiceretur,

jiceretur. Tandem tamen, eo usque urgebat Calvinum istiusmodi quæstionibus, ut eum serio monere cogeretur, ne fibi posthac ista portenta Quæstionum proponeret, sed quærendi pruritum mature corrigetet, Si Tibi inquit, per aereas illas Speculationes volitare lubet , sine me , quaso , humilem Christi Discipulum ea meditari, que ad fidei men adificationem faciunt. Ac ego quidem silentio meo id , quod cupio, consequar, ne Tu mihi postea sis molestus. Cum vero ultra pergendo, Serveti Blasphemias, aliaque infana Dogmata, apertius in se tuenda suscepisset, una & altera Epistola, ab eodem Calvino gravius increpitus est. Non longe post, Servetus ob Hæresin Genevæ combustus est. Lælium vero exemisse dicitur à supplicio, incredibilis modestia, morumque Dexteritas, quæ Adversarios Illius ita exarmarunt, ut cujus libertatem ferre-non poterant; Personam tamen odisse non sustinerent.

§. 3. Quod vero ad Peregrinationes ejus attinet; dicitur Patriam suam reliquisse, cum natus esset Annos 21. A. C. 1547. Froximo quadriennio peragravit Galliam, Britanniam, Eelgium, Germaniam totam, & Poloniam, quam primum ingressus oft, A. C. 1551. quo tempore conversatus est cum plerisque è nobilitate Polonica. Persuasit Franc: Lismanino Patria Corcyrao, & Bone Sfortie Regina, à Confessionibus, cucullum suum monachalem abjicere, & Papismo deserto, in suas partes transire. In Poloniam rediit post mostem Patris Mariani, qui Pononiæ obiit, A.C. 1556. Quando impetravit literas Regum Poloniæ atque Bohemiæ, quibus munitus, securius in urbe Veneta, cum Amicis de Patrimonio suo agere posset. Tunc maxime ap. paruit, quantum potuerit apud Nobilitatem Polonicain

71\_

re

m

ri-

20-

ci-

io-

od

us.

ia-

if-

0

do

X-

1,

ta

t;

t;

et

a-

ni-

iis

m

if-

æ,

b-

e.

i,

2-

us

is

p.

0-

in

Ionicam atque Germanicam; fummis enim studiis tunc certatum est in ejus causa apud Lud: Priulam Venetiarum, & Cosmum Etruriæ Ducem, sc. Annis 1558. & 1559. Non longe post, obiit Tiguri, ubi fedem per aliquot Annos fixerat, fc. mense Maio, A. C. 1562. Anno autem ætatis suæ 37°. Cum autem adhuc in vivis esset, absens, & per litteras, in Sen. tentiam suam traxerat fratres suos,& familiares, eorumque uxores; ex quo factum est, ut Socinorum familia huc illuc dispersa fuerit, atque dissipata. Tunc Faustus quoq; Italia derelicta, Lugdunu in Gallia fe contulit; ex his liquet, quantum ingenio fuo fideret Lælius in Rebus Theologicis, qui veteris Ecclesiæ Doctoribus aut neglectis aut contemptis, & præcipuis ætacis suæ Theologis, qui Ecclesiæ reformandæ operam navarunt, posthabitis, ex fuo ipfius fenfu Scripturas interpretabatur, & nova Dogmata condebat; que tamen, ut sibi divinitus revelata, quibus visum est, clam impertivit. Justo sane Dei judicio, ut qui spreverat Duces à Deo sibi datos ad ve itatem investigandam, & fibi foli saperet, à Deo desertus, & Diaboli sub Angelica specie, Delitescentis Illusionibus expositus, in gravillimos errores abduceretur. Hic præcæte is, fuit viæ Dux, & Auctor novi Dogmatis, Fausto nepoti, per avia & abrupta Hæressum vaganti. Hic ista errorum semina sparsit, quæ, sub Illius cultura, non longe post in amplissimam messem excreverunt. Hic demum lapides iftos fedulo collegit, quibus, aliquanto post Tempore, fundamenti loco jactis à Fausto, infana illa Socinianismi moles ab eodem paulatim fuperstructa est.

Faustus erat Lugduni in Gallia, ubi per Triennium
A 3 com-

commoratus fuerat, post fugam suam ex Italia. Tunc temporis erat Juvenis 23. circiter Annorum. Audita vero Patrui morte, accelerato Itinere Tigurum Pervenit ut Chartas fibi legatas arriperet, & in tuto poneret; qua festinatione sua, structas iis Patrui lucrubrationibus infidias ægre antevertiffe fertur. Lælius enim moriens, scripta sua huic suo nepoti legaverat, opportuno tempore propalam edenda. Quippe perhibetur, eum, dum in vivis effet, inter Amicos gloriari folitum, Faustum post se omnia fælicius explicaturum, atque pe fecturum. Ita, post obitum Patrui, Faustus hac literaria supellectile instructus, in Italiam discessit, & in Aula Magni-Ducis Hetruriæ per duodecim Annos commoratus est. Hac tandem elicta, Basileam venit, A. C.1574. ætatis suæ 35. Illic Theologiæ ope am navavit, per tres Annos, & amplius, facris pracipue voluminibus intentus. Ibi quoque primum suum librum edidit, De Christo Servatore. Postea, à celebri Medico Georgio Blandrata in Transylvaniam evocatus fuit, ut Franciscum Davidis à suis erroribus liberaret, quocum frustra disputavit. Non longe post in Po-Ioniam secessit, jam quadragenarius, A. C. 1579. & Anti-Trinitariis fe statim adjunxit. Cum autem accufatus esfet, apud Stephanum Bathoreum Poloniæ Regem, de seditioso quodam scripto contra Magistratum civilem ( sc. de libello contra Pala ologum ) Cracovia discedens, ubi quartum jam Annum degebat, confugit ad Christophori Morstinii Domum, Paulikonii Domini, paucis pallium millibus à Cracovia distantem; ubi non tam latebris & obscuritate istius secessus, quam nobilitatis in Cente Po-lonica, Privilegiis, sese tutatus est. Illud Rus suburbanum, per Triennium & ultra, fovit hunc Hofpitem

pitem ubi non longe post, Filia ejuschem Morstinii in uxorem ducta, nomine Elizabetha, Patroni sui Gener factus est, unde securitatem suam in illis locis, assinitatibus & amicitiis stabilivisse visus est. Ibi librum suum conscripsit contra Gabr: Eutropium Canonicum Posnaniems Collegii. Ibidem quoque Filiam suscept ex modo nominata uxore, Agnetem dictam, circa Pentecosten Anni 1587. Eodem Anno, mense Septembri, uxor decessit; & Ipse non longe post tum mo bo diutino conssictatus est, tum Patrimonium in Italia amisit post obitum Ducis Francisci. Eilia Socini, post mortem sui Patris, nupta suit Stanislao Wiszowakio equiti Polono, ex quo Fisi-

orum, Filiarumque mater facta est:

a.

17.

11-

is

0

m

t.

n-

a .

i-

ni.

15

1.

er

is t,

0

t,

.,

)-

). C-

æ i-

,

1i-

)\_

n

s. 6. Quod vero ad Socimum ipfum; Ommun fere odia in se concitavit, post librum de Christo Servatore Typis evulgatum; propter quem, aliaque Scripta blasphema, quæ in vulgi Aures simul, manufque venerant, cum jam Cracoviam rediffet (ubi ut plurimum degebat ) commoto per Scholasticos Tumultu, æger tunc, et forte curandæ valetudini intentus, è cubiculo extrahitur seminudus et per forum ac celeberrimas plateas, deposcentibus ad Supplicium plerisque, contumeliose raptatur; tandem vero, cum pessime mulctatus suislet, à Martino Vadovita Professo e Cracoviensi, agre furenti multitudini eripitur. Cum autem adhuc ei minas intenderent, inde discessit, non multis ante Obitum Annis, et sese Luclavicias contulit, Pagum novem circiter milliaribus. Cracovia diffitum; usus mensa & Ædibus viri nobilis Abrahami Blonfcii. Ibi post aliquot Annos supremum diem obiit, sc. A. C. 1604. incunte; ætatis item suæ 65°. pariter ineunte.

A 4

S. 7. Ita

§. 7. Ita vixit, ita mortuus est Faustus Socinus, pracipuus hujus Secta Auctor; qui dum in vivis erat, huic uni operam sedulo dedisse visus est, ut Patrui sui Lælii Dictata, que Chartis mandata sibi legaverat, penitius digereret, & perfectius excolerct. Huic studio cum satis, ut putavit, incubuisset, illico libros conscribere cæpit & ubique Gentium evulgare, in Germania, Transylvania, Polonia, ipsaque Italia. Fertur scripsisse ab Anno 1570. nec à scribendo cessavit, donec vivere deslit. Enimyero in hisce libris suis novum plane Religionis Systema molitus est. Siguidem haud satis habuit, hunc aut illum Fidei Christianæ Articulum convellere, sensum orthodoxum & à majoribus receptum pervertere, aut Fundamento antiquitus jacto, cum plerisque antehac Hæreticis, malesana Dogmata superstruere, nisi & ab ipsis Fundamentis, que loco antique Fidei Ipse de novo jecerat, integrum & ex suo Ipsius ingenio efformatum, e igeret Ædiscium. Hic enim, ut arbitror, primes omnium, inter cunctos hucusque Sectarios, ex proprio Ingenio, Patrui sui Chartis quadantenus adjuto, per singula Theologiæ Capita, aliam novamque so mam Religionis introduxit; nimirum in Fidei Dogmatibus. in Politia atque Disciplina Ecclesia, in Sacramentis item & Sacramentalibus, ing; Forma cultus Divini, facrifque Ritibus ad eum spectantibus, quos Ecclesia Catholica, à majoribus olim acceptos, adhuc retinet & folenniter observat. Etenim his omnibus, aut in totum abolitis, aut fædissime depravatis, practicam folum Theologia partem exco-Juisse videtur, que de moribus & officiis tractat. Huc Socinus refert totam ferè de Deo notitiam, viz. ad Promissa, & præcepta Evangelica, quæ funt objecta

us,

VIS

ut

fi-

ex-

in-

jue

ia,

no

lit.

io-

iit,

el-

m

ım

fu-

CO

ex

m.

er

ıla

e-

ıs,

tis

vi-

OS

d-

n-

2-

0-

it.

n,

nt

objecta fidei practicæ, & Obedientiæ Deo præstandæ ex fide promissorum; parum solicitus de cognitione Naturæ Divinæ, & Attributorum illuc pertinentium, modo observantia mandatorum divinorum integre exhibeatur. Quali Christiani parum aut nihil intersit, scire quid Deus sit, modo conftet, quid velit. Propter hanc quoque Crellius illius Discipulus, non parum celebratur in Ethicis fuis. Adeo ut Philosophiæ moralis Profesiores potius censendi sint, quam sidei Christianæ. Imo, ne hanc quoque in quibusdam, nobis integram & inviolatam tradiderunt, cum aliqua lege Chiifti vetita permiserint, & multo plura eadem lege permissima vetuerint. Quid? quod multo pejus est; duo ista Socinianorum Dogmata de Anima humana omnis fensus experte, post egressim è corpore donec ad Christi Adventum è Somno expergefiat; & totalis Interitus, five Abolitia Impiorum, post Judicium à Christo peractum, omnem plane virtutem è mundo tollunt & omnimodæ morum licentiæ latam portam aperiunt. Cum enim multo major Pars Hominum, à malo abstineat, & in officio contineatur, supplicii metu potius quam amore vi tutis; quid non audebunt ambitiofi, avari, luxuriofi, omnique nequitiæ dediti quotiescun ue fraudibus & dolis, aut aperta vi, cupiditates suas explere datum est, si modo pe suadere sibi possint, nullas omnino restare penas post hanc vitam à se subcundas, quotcunque aut qualiacunque flagitia sua in hac vita suerint? Idcirco, ne ja tent sese Sociniani de morum præceptis, & honestioris vitæ Regulis. Nam & E. picurus has tradidit; qui etiam libros conscripsit de Sanctitate & Pietate adversus Deos, ut Cicero memorat lib. 1. de nat. Deorum; cum tamen fatis notum notum sit, quomodo illius placita omnem Religionem funditus è mundo sustulerint, & cum Religione virtutem; dum Providentiam divinam negavit, & statum suturi seculi.

§. 8. Sed redeamus ad ipsum Socinum. Cum Illius Dogmata in variis Tractatibus ab eo scriptis sparfim extagent, & paulo fusius atque liberius ibi traderentur, viium est nonnullis eius Discipulis, eadem in fummam redigere, & systematice componere. Quod tentarunt Moscorovius in Catechismo Racoviensi, Ostorodus in Institutionibus suis, Smalcius contra Frantzium, & Volkelius imprimis, in libro, cui Titulum dedit De vera Religione; eodem planè Iure, quo Lucianus monstrosissima Fabula nomen tribuit, veræ Historiæ. Alii autem, parum aut nihilllius Doctrinæ addiderunt, sed eum, vel Argumentis ulterius confirmarunt, vel Commentariis fuis in aliquot S. Scripture partes verius illustrarunt. Eniedinus enim, Aliique quidam in hoc operam posuerunt, ut loca quædam S. Scripturæ in sensum alienum perverterent, dum vel fua Dogmata aftruere, vel fenfus orthodoxos, à nostris Theologis allatos, destruere conati sunt. Alii vero Polemice scripserunt in defensionem Doftring Sociniang. At si Aliqui fortassis ei quidpiam superstruxerint, nemo tamen, quantum videre mihi contigit, Principia ab Illo, posita mutavit, vel iisdem nova quædam & aliena adjecit. Itaque Eques ille Polonus, qui Socini vitam conscripsit, eum hoc præcipue nomine laudat, quod in animo semper habuerit nobilioris Fidei Doctrinam tradere Unde in fine istins Historiolæ, eum non ineptè comparare videtur cum Ignatio Loyola, Jesuitici ordinis fundatore. Ignatius quoque, ait, ut alios taceam, majorum nostrorum memoio-

io-

it,

ius

ar-

a-

m

ce.

0-

us

0,

a-

en

H-

u-

iis

t.

m

m

1-

e

t

o

-

11

-

1

4

ria Patriam, Agnatos, Opes, Honores, aliasque Illecebras contempserat; multos quoque labores, multa Discrimina, ulero subierat, zelum Gloria Dei & Fidei militiam professis. Non despicio Animi magnitudinem, que in Eo aut similibus Nonnullis apparuit. Neque enim prorsus molli Itinere ad Gloriam contenderunt. Sed nondum hic video illud magis arduum, quod quarimus nobilioris Fidei Specimen. Sie Ille. Non impar fane, aut incommoda Collatio Ignatii & Socini. Uterque genere nobilis. Uterque mundum& mundana, saltem in speciem, deseruit, Uterque duros labores tulit. Uterque Del zelum, & Fidei militiam professus est. Uterque novæ Se-Author, e diametro quidem alterutrimque oppofitæ, sed æque perniciosæ. Utrumque demum Animi magnitudo ( ut fili loqui lubet ) revera malefana Ambitio, & Superbia, & inanis Gloriæ Cupiditas, egit et impulit, ad novam Religionis fabricam, Sectamque formandam. Socini autem eo major Gloria ex hujus Scriptoris fententia, quod Hic novæ quoque Fidei Typum, seu nobilioris Fidei Specimen (ut loqui amat ) excogitaverit, & orbi Christiano suscipiendum exhibuerit. Par sane Gloria utrinsque, pa merces utrique debita est.

S.6. Hic novum Theologiæ Systema tandem confecit Socious novæ Sectæ Magister & hoc suis Discipulis ubique evulgandum tradidit; qui certe minime segnes erant in hujusce Magistri Dogmatibus quacunque licuit & ubicunque opportunum visum est tum voce tum scripto apud Omnes disseminandis. Et vix credi potest quantum breui creverit hæc Secta præsertim in Transylvania & Polonia, Partibusque vicinis & quanta audacia, insigniores quidam socini Discipuli non solum libros suos in vulgus edideri ut, sed & Regum aliorumque Principum Virorum pa-

troci-

trocinium follicitaverint; Inter quos Moscorovius, non longe post mortem Socini, Catechismum suum Racoviensem qui Socinianismi Summam continet ausus est ad Serenissimum nostrum Regem Jacobum mittere cum epittola dedicatoria in qua hæc occurrunt. Ecclesia nostra Catechesin hanc latinitate donatam, Augusto nomini S. R.M. T.inscribendam & dedicandam per me dixerunt; prout etiam Ego, Earum nomine S. R. M. T. inferibo, & submisse dedico Anno proxime fequente viz. 1610. Conradus Vorstius Socini Difcipulus suum Tractatum Theologicum de Deo infcripfit D. Mauritio Haffiæ Lantgravio. Idem Exegesin Apologeticam in eundem librum fæderatis Belgii Ordinibus inscripsit, A. C. 1611. qui ambo libri Ejusdem Regis nostri Justu, in Cæmeterio Paulino, & utraque Academia, publice cremati funt. Nequis autem miretur aut scandalum ex eo patiatur, quod hujus Secta Dogmata in tantum apud quamplures invaluerint, mecum advertat fi lubet, quafdam huius Incrementi Caufas. Nam præter Novitatis studium, qua Omnium fere mentes gratissime affici solent & à consuetis facile abripi alia non pauca, tum in persona Socini, tum in Doctrina ab Ipso proposita tum in Modo Proponendi, tum in Hominibus, quibus Eandem proposuit tum in Statu Ætatis simul illius, atque Gentis apud quam potissimum prævaluit, infæliciter una concurrerunt, quæ plurimos nec Ignobiles, nec Infulfos, nec literarum imperitos, ad favorem sibi, suoque Dogmati conciliandum, valide sollicitarunt. Siquidem,

§. 10. Primo, Multa in ipsius Socini persona spectanda occurrebant, quibus & venerationem Sibi conciliauit apud Omnes quibus innotuit, et Amorem. Ingenium ei sublime, & acutum et ad omnia idoneum quibuscunque 15,

m

net!

m

ur-

m,

am

S.

ne

if-

in-

g-

el-

ori

li

nt.

ır,

m-

af-

a-

af-

Iu-

fo

ni-

E

Ti-

ıæ

m

n-

C-

bi

m.

m

ue

buscunque Illud intendere voluit, & applicare. Memoria tenax nec minus prompta ad reddendum quæcunque exceperat. Eloquentia quoque in promtu ad Animi sui Sensum expedite efferendum. Ratiocinandi facultas ad differtandum parata, fiue Aliena impugnare vellet, siue Sua defendere Hæc omnia apparuerunt in Disputationibus istis, quas crebro cum Dogmatum suorum Aduersariis habuit. In Tractatibus, quos composuit; imo, & in quotidianis Colloquiis, quæ Occasione data, cum suis familiaribus iniit. Inprimis, Memoriæ fælicislimæ insigne Specimen edidit; in Disputatione quadam cum Christiano Franken quam cum eo habuisse narratur, in Consessu Synodi Chmelnicensis; ubi ( fine ope alicuius Scripti quo Sibi tunc uti non dabatur, ad Capita Argumentorum brevi confignanda ) ordine repetiisse dicitur 50 Illius Argumenta contra Invocationem Christi, quæ præmeditata secum adduxerat, & continenter efferebat; & Unicuique Responsum suum sigillatim aptasse, ita ut Aduersarius abierit confusus. Neque solis Natura Dotibus excelluit; quin & has adauxit & expolivit & ad summam persectionis Gradum perduxit partim frequentibus Exercitiis, partim Artium liberalium Auxiliis. Cum enim inter Illius Opera extet Tractatus de Sophisticis Elenchis, certum est Eum logicæ technis atque fallaciis probe instructum fuisse, & Earum omnium bene gnafum quafcunque Ars illa suppeditat. Nec minus constat vel Historiam Illius vel Epistolas perlegenti, quam cunctis persuadendi Artibus longe multumque Piæstaret. Itaque cum hæduæ Artes insuper accessere naturali isti facundiæ & ratiocinandi facultati quibus antea polle. bat, necesse est ut Eas, quamplurimum adiuverint simol mul, & adornaverint. At simul notum est logicam ut & Rhetoricam, instar Gladii ancipitis sele halbere & in malum æque ac bonum adhiberi nec minus ad falsi quam ad Veri partes tuendas usurpari & posse & solere. Unde est quod logicam Tetullianus non inepte appellet, Artemstruendi ac destruendi versipellem. Quomodo autem & quanto studio his Artibus usus suerit Socious cum Discipulis Illi-

us in fequentibus apparebit.

§. 1 . His Animi Doribus accessit justa Corporis Statura, procene vicinior & plane virilis; congrua & elegans membrorum proportio, in Corpore aliquanto graciliori, intra modum tamen; frons lata & porrecta, & Oculorum masculus vigot ; vultus placidus ac decorus, ita tamen ut Oris gratia ac venustas de Illius vigore arque majestate nihil imminueret; Habitus demuni Gestusque torius Corporis ad summam Elegantiam compositus. Hæc item omnia decorabat & multo gratiora reddebat, Educatio ingenua, & consuetudo vitæ sermonisque cum Viris primarii Ordinis, quibuscum Converlari folebat. Nam ut erat vir genere Nobilis, ita & aulicis moribus infigniter excultus; comis erga Omnes & humanus; accessu & alloquio facilis, officiosus in Amicos, erga cunctos affabilis. Imo, Honorem Cuique ultra modum exhibuisse dicitue, adeo ut Illi crimini daretur ab Amicis, tantus Sui Contemptus, & Aliorum Cultus. His accessit modestus Corporis Cultus comptus tamen, ac decorus, nam etsi à fastu, luxuque longe aberat. faciles tamen, & in promptu habendas, non afpernabatur Munditias.

§. 12. Indolem quoque dicitur habere ad omne Genus Honesti pronam atque paratam, quam et variis Virtutibus ercoluisse fertur. Diligentia gentia, Modestia et Humilitate, Mansuetudine atque Patientia, Liber litate in Amicos, et Misericordia in Pauperes, simplicitate et Integritate Mo um, et ardentissimo Veritatis divinæ promo. vendæ Zelo. Neminem unquam contempfisse vifus est. Neque unquam otiofus apparuit, sed vel legendo, vel scribendo, vel disserendo occupatus elt. Nullam rem, nisi consulto et circumspecte, aggreffus est; Nihilque scribere auspicatus est, nisi longa et matura Meditatione concoctum. Cum primum ingressus est Poloniam, et Anti-Trinitariis Se adjunxisset, in Multos incidit, quorum Dogmata cum suis minime congruebant. Cum autem Dissensum fuum haudquaquam reticeret, satis afpere atque din Repulsam passus est. Qua tamen Ignominia Se minime affectum oftendit, cum neque in Iram prorumperet aut hostile odium foveret, aut Ullum alienati Animi Indicium pi oderet. Candor, et inaffectata Simplicitas in Moribus Illius apparuit, quibus ita Gravitas inerat, ut omnino Fastus atque Supercilium abesset; et Hominem facilius revereri velles, quam posses timere. Cum autem natura ad Bilem p. onus fuerit, feu potius Præceps, ita tamen fregit hanc vesanam Animi Rabiem, ut Mansuetudo illa, quæ in Eo post eluxit et Plerisque admirationi suit, visa suerit potius Naturæ Dos, quam fructus Virtutis. Patientiæ quoque, in Malis omne genus tolerandis, eximia Documenta dedit. Cum enim natura, ut modo diximus, irritabilis Ingenii eslet, et Sensus valde delicati, Nihil mali Ei accidere potuit, quod Eum non penitius afficeret, et acerrimo Dolore Cor Illius transfigeret. Attamen, et in his quoque Certaminibus, que multa et gravia pertulit, Nature feze Victor

7 0 1, c e

,

1,

'n

it

i-

ù

1-

n

b

s.

a-

t,

r-

id

1,

i-

ia

victor & Triumphator apparuit, fertur enim calamitates ab Alienis, Injuias à fuis, Pericula ab Hostibus, Ingratitudinem ab Amicis, Invidiam à Doctis, odium ab imperitis, Infamiam ab omnibus, Pauperiem à fortuna, denique ab ipsis Anti Trinitariorum cætibus, guibus instruendis, & in unum coagmentandis tantum operæ impendisset, jugem nec fine ignominia Repulsam, summa Animi magnitudi. ne, perpessium suisse. Ad hæc, de eo narratur quam alienus fuerit ab avaritia, quam promptus ad opera Charitatis, & omnia Humanitatis officia. Nam quamdiu, post Patrimonium sibi in Italia obreptum, vel tenuissimo sumptu conditionem suam tolerare potuit, adduci nequiit, ut mune: a ultro fibi oblata caperet. Quinetiam, ultro in egenos facultates suas erogabat. Neque eleemofynis tantum erogandis studium adhibuit, sed & omne liberalitatis Genus lubenter exercuit. Præterea, zelum ardentissimum Divinæ veritatis promovendæ præ se tulit. Siquidem, non solum sais Ipsius sumptibus nonnullos libros in lucem edidisse fertur, sed & Doctrinam suam ( quam ut verbo Divino per omnia consentaneam, cun'tis perfualiffimam elle voluit ) omnibus, qua potuit, modis propagare nunquam destitit, scriptis integris sive Tractatibus, epistolis huc illuc missis, privatis publicisque Disputationibus, Informationibus eorum quos mentis fuæ habuit Interpretes: longis item Itineribus, quorum pleraque ab extrema Silefie ora, in intimam usque Lituaniam suscepta funt; valetudinis, famæ, fortunarum dif pendio; fui denique capitis Periculo. Tam acrem, tam indefeilum zelum in Dogmate isto passim evulgando demonstravit, quod pro veritate Divina, aut revera habuit, aut faltem haberi voluit. Postremo, modestiam

ca-

ab

à

ıs,

ta-

-0

iec

di.

am

pe-

am

m,

are

ata

lu-

dis

nus

um

ui-

li-

am

ıta-

ous,

it,

lluc

CT-

ter-

ab

iam

dif

em,

vul-

aut

mo,

8.13. Postremo modestiam insignem atque Humilitatem, ut in cætera conversatione ottendit, ita præcipue in eo, quod Delicta sua reprehendi facile passus sit, & severiora quædam Amicorum monita, ad redargutionem criminum ctantia, non folum patienti ac tranquillo, fed & grato Animo exceperit. Documento lit, inter alia, Responsum illud ad Epistolam Marcelli Squarcialupi, conci, is (ut puto) fui, & in exilio focii; qui cum Socinum, inter Alia quædam, redarguisset de nimio calore inter disputandum, quem etiam ait non raro in clamores inconditos erupisse; ita reponit Socious, ut culpam fuam ingenue fateatur, & Gratias ei reddat pro amica atque tempestiva monitione; ut & aliis quibusdam Amicis, qui se de eadem culpa antea monuissent; Illi autem, præ cæteris. Sic enim pergit, -- Quanquam plus Tibi, quam illis, me debere agnosco, quod ipsi, nec tam aperte istud meum vitium mibi significarunt, neque Id quod Tu deinde addis, addiderunt; sed illud prorsus me celarunt. Nec enim unquam me inter disputandum furere mihi ne leviter quidem indicarunt, qui vix me aliquando irasci, ausi sunt dicere. At Tu me ab Ira ad surorem devenire, idque de levi causa asseveras. Hoc profecto non leve est vitium, & me summa ope niti decet, ut eo prorsus liberer. Illud, quicquid Tibi visum fuerit, constanter affirmare possum, me inter disputandum, commoveri quidem sæpissime aliqua ratione; id tamen dolore fieri, quod Adversarins veritatem, ut mihi videtur, agnoscere & amplecti nolit. Aliter autem, animo me turbari, aut irasci, vel perraro, vel fortasse nunquam contingere. Utcunque sit, Tibi immortales pro Admonitione tua Gratias ago. Namque ea, ut spero, siet, ut posthac nemo me in disputando moderatum

non esse merito affirmare possit. Sic ille, Epist. ad Marc: Squarc: dat: Cracoviæ. Nov: 20. 1581. extat

autem, Tomo 1. pag. 367. col. 1.

§. 14. Tantus ac talis erat hujus Sectæ Auctor ac Patronus in quo omnia, quibus Homines eximie affici, & quasi extra se rapi solent, ita concurrerunt, ut omnes, quibuscum conversabatur, quasi fascino quodam dementaverit,& non exiguamAdmirationem fui,cum Amore conjunctam, cunctorum animis imprimeret. Cum autem Ingenio excelfo, bonaq; indole ita excelluerit; cum ratiocinatione simul & eloquio admodum polleret; cum infignia vi tutum specimina apud omnes ostenderet, quas vel egregias habuit vel egregie fimulavit; cum natura fimul & moribus ita comparatus esfet, ut ad omne Genus humanum demerendum quasi factus videretur; minime mirum est, si quamplurimos fefelle it, & in fuas Partes attraxe it. Ita. quod Augustinus olim de Fausto Manichæo, nec incommode, nec immerito dici potest de Fausto Socino, Eum magnum Diaboli laqueum fuisse.

ti

n

e:

i

ŧ.

d

M

no

94

94

ric

ip

de

tar

fu

ut

S. 15. Secundo, ut patientissime tulit quosvis Oppugnantes, eorumque studium laudavit in veritate perquirenda; & gratulatus est iisdem, quod secum in quibusdam saltem convenirent; ita nova sua Dogmata nonimperiose ae minaciter Discipulis suis imposuit, sed ea leniter ac modeste proposuit amplectenda. Cum enim mos suisset, non solum Pontificiis, sed & aliis quarumcunque sere partium Doctoribus, sub terribili Damnationis interminatione, & æternæ salutis jactura, Placita sua cunctis obtrudere, Ille nihil credendum injunxit, ut absolute necessarium, nisi quod verbis disertis in Scriptura extaret, aut saltem ex ea clare deduci possit. Imo, nihil ad salutem absolute necessarium essevoluit, nisi

Scientiam promissorum atque Preceptorum, à Christo traditorum; & quæ istam scientiam consequentur, exque ea dependent, fidem illis Christi Promissis, & Obedientiam ejus Praceptis, confranter atque sincere prastandam. Alia, quæ minoris momenti putabat, aut obscurins in S. literis tradita, ac proinde disceptationibus obnoxia, licet ipse de iis sententiam suam in hanc, illamve partem tulerit, haud tamen fuam istam sententiam cunctis obtrusit, ut omnino necesfariam ad falutem assequendam. Quod ad me attinet nullum mihi, inquit, est Dubium, quin omnes Illi, five Calviniani, five Lutherani, five Anabaptista, five Ariani, qui se ad Prascriptum Christi gesserint, (nec enim dubito ex singulis istorum Ordinibus Tales esse non Paucos, aut salvem esse posse) calestis vita Hareditatem adituri sint. Papistas solos excipit, quos omnes hodie Idololatras esse statuit. Deinde addit---Quantum ad Res Saluti non necessarias idem in S. literarum, quod in Aliorum cujuscunque generis librorum explicatione, usu veniet, in quo nibil, argui potest inconveniens. Ut enim suo quisque modo illos interpretatur, absque co ut vel Aliorum se subjiciat Judicio, vel de vero illorum sensu ita quitquam habeat exploratum, ut error subesse nequeat : Sic etiam, in Rebus Saluti nostranon necessariis, S. litera explicabuntur. Quanquam Ha quidem id in uper habent pra Aliis eximium, quod cum Res sint Divina, ac proinde sibiipsis contraria, aut inter se dissentanea este nequeant, ubique per seipfus tuto explicari possint. Hæc Ille, Epist: 3ª ad Andr: Dudithium. pag. 502. col. 2. in fine Tom. 1. 1dem alibi -- Ad salutem per Christum consequendam, ea tantum sunt necessaria, sine quibus Fides in ipsum Christum, sen in Deum per Christum (fc. Fides in promissis, ut non semel se explicat ) ejusque Praceptorum Obedientia

entia consistere nequit. Epist: 4. ad Jo: Volkelium.pag. 454. Col 1. Ita laxus ac lenis est Socinus, five Res, five Personas spectes, quoties recessaria ad salutem definit. Quinetiam, in omnibus suis Dogmatibus, qua palam asteruit, & ab omnibus recipi voluit, ut in o aculis Divinis fundata, non tamen ea, ut Doctoris irrefragabilis Distata Discipulis suis tenenda injungit, & fine mora aut mansitatione deglutienda; fed molliter ac sobrie, verbisque tam Affectu plenis, quam fanam Rationem præ se ferentibus, ea commendat Animis cunctorum. Amice monet; Pathetice hortatur, o at, obsecrat, & obtestatur, ut suos errores agnoscant & abjiciant; folam veritatemà se quari religiose prostetur; pro convitiis, sana confilia, & Supplicationes refert, humilitate finul, & Amore pio, in speciem refertas; errantium miseretur; obstinatos emostit; Repugnantes non rejicit & à le longe pellit, sed ad se leniter attrahit, ratiocinatur, & perfuadet, & ad Illorum Rationem appellat, ita ut ipfos totidem Judices Itatuere vide atur ad sententiam de cunctis suis Dogmatibus, prout sibi æguum visum fuerit, ferendam. Denique quod ipse conferre non potuit, à Deo petit, utille spiritum Illuminationis impertiret Doctrinæ su oppugnatoribus qui veritatem demonstraret, eosque dirigeret in via quæ recta ducit ad vitam æternam.

S. 16. Has perfuasorias Artes, variasque Asiestuum Illecebras, quibus tot Discipulos sibi conciliavit, pas sim videre est in Epistolis illius. Non abs Re erit, ex iis unam & alteram Pericopam in exemplum adhibere. Matthæus Radecius, Secretarius Gedanenss multum dubitavit de Invocatione & Adoration Christo præstanda, qui secundum Socini Dogmanudus Homo erat. Socinus in sua ad eum Epistola post

pag.

Res,

tem

quæ

t in

a in-

da:

ple.

, ea

tur,

eri.

iis,

ate

um

re.

hit;

lem

de.

us,

qne

ille

fuz

que

am.

um

al.

it,

ad

fis

MO

na.

la.

oft

post Ratiocinationem satis prolixam, quasi ei per se sumptæ distideret, ad veteris Ecclesiæ Authoritatem confugit; qua in medium allata, ad preces se convertit -- Nou igitur, rogo atque obsecro Te Veritati manifestissima quidquam repugnare, & summum ac prastantissimum Christiana Pietatis mysterium, ac Fundamentum agnosce; supremam sc. in nos omnes Jesu Nazareno datam a Deo in perpetuam prasentem Potestatem & Gubernationem. Nicmoievius, vir magnæ Authoritatis apud Polonos, ei multum restiterat. Quid autem Socious refert? Vincat, inquit, ut Tu in ipjo tuo Scripto concludis, veritas. Quod ut in nobis, potissimum eveniat, id caveamus diligentissime, quod Tu me mones, ne prajudicata opiniones, nobis noceant; neve nos pudeat, ut ais, à minori aliquando admoneri, ab eoque discere. Sic ille Resp: ad Epist: secundam so: Niemoievii. pag. 423. Tom. 1. Jacobus Covetus Parisiensis, minister Evangelicus, mise at ad Socinum, librum à se conscriptum contra Theses illius de Jesu Ch ilto Servatore, quem hisce verbis concludit, Ex his omnibus satis liquet, Christum ideo vere Scrvatorem nostrum esse, quod morte sua Deo pro nobis Peccatoribus plene satisfecerit, Nosque ex dono Dei credentes satissactionis & justitie sue perfectissime gratuita Imputatione Jervaverit. Et hac quidem ex Dei verbe deprompta, tante, ut spero, aprid Te Authoritatis erunt, ut posthac malis cum Scriptura credere ac Jentire quam abfque Scriptura ex tuo sensu per devia aberrare. Iu, propterea Boni consules &c. pag. 246. Tom. 2. Quid ad hac Socinus? In hac tua Conclusione, ait, mibil est ad quod respondendum mihi sit, nisi ut Tibi gratias agam, qui cum crederes me sententiam de Christo Servatore nostro, veritati contrariam, & a S. literis abhorrentem sequi, reducere me conatus sis in viam re-Et com.

Etam, Testimoniis Scriptura, variisque Rationibus, & Sane pro hac non vulgari Humanitate, & propensi in me Animi significatione, me Tibi plurimum debere, & nunc confitcor, & perpetuo agnoscam. Non pauci enim ex iis, qui tecum sentiunt, fuissent, qui longe aliter, quam Tu feceris, mecum egiffent; & tanquam peftilentem Hominem, me penitus aversati essent. Quare, si unquam parem Tibi Gratiam referendi Occasio sese mihi obiulerit, non committam, ut ingrati Animi abs Te, vel à quovis Alio, merito accusari possim --- Sed & tui ad me scribendi, & mei Tibi Respondendi sine dubio Finis erit, si veritati, Dei Gloria, Jimulque tua & Aliorum saluti omnia post habueris; Deum vero precatus fueris ( ut quidem ego ex Acimo precor) at si imprudens hactenus in eum, & in Ejus filium in Evangelio ministrando contumeliosus fuisti, populique Tibi commissi, dum salutem curare credis, Damnationem, procurafti, Tibi benigne veniam dare, & Spiritu suo mentem tuam perfundere, ac sui cognitionis luce collustrare velit. Andr: Dudithius ei dubia quædam folvenda proposuerat. Quod cum fecisset in Epistola responsoria, hæc tandem adjicit; Credas mihi velim, nica me Tenuitatis probe mihi conscium; Idque satis habere perspectum, me neque ad disputandum cum Hominibus tua sortis, nec ad tibi de Questionibus tam sublimibus satisfaciendum, aptum esse. Quinimo novi, aut tenendum mihi filentium, aut saltem veniam à Te petendam, quod ita libere Tibi respondeam, Tecumque sermonem conferam. Epist: 3. ad Andr: Dudithium.pag. 508. Col. 1. Tom. 1. Franc : Puccius, nobilis Florentinus, Epistolam miferat ad Socinum in qua 110 Argumenta adduxerat pro immortalitate Rerum, præsertim vero Hominis in prima Creatione. Hac Socious refutanda

da in se susceperat, Defendit se Puccius altero Scripto, & paulo acrius, verbisque asperioribus Socinum reda guit. Videamus jam, quomodo se gerat Socinus in Replicatione fua ad hujusmodi Antagonistam. Cavi, inquit, quantum potui ne Te Convitio aliquo aut Maledisto laderem quamvis à Te graviter & frequenter lacessitus fuerim. Siquid tamen Mihi imprudenti exciderit, quod Animum tuum, prater Id , quod par est , offendat , ut benigne Mihi Id ignoscas vehementer & summis precibus à Te peto atque contendo. Sed Illud vehementius multo pra tua Salutis desiderio, Terogo, seu potius moneo, ut posthac, si fieri potest aut mecum, aut cum quovis Alio, sive coram fre ex Scripto disputans, à Convitiis abstineas. Nam praterquam, quod virum Nobilem ac literatum, qualis Tu es, minime decent, & Adversarii Causam juvant, à regno Dei, eum, qui Ipsis deditus est, excludunt, ut Paulus aperte testatur; qui etiam pracipit, ne cum ejusmodi Hominibus, qui inter Christianos se esse profiteantur, vel cibum quidem sumamus. Quod si à Convitiis, ut divino regno non judicemur indigni, abstinerdum Nobis est; a Calumniis multo magis abstinere debemus; quibus tamen Tu, in tuo Scripto adversum Me, delectarus quodammodo fuisse videris. Quare quid Tibi faciendum sit vides. Hac sipraftiteris, & praterea Vita absolutiori Innocentia & Christiana Sanctitati studueris, quicquid in hac Controversia nostra unquam sensurus sis, Ego & Te semper meum in Christo fratrem esse agnoscam, & Tibi mecum satis convenire putabo. & quod Tu Mihi perhumaniter facturum Te polliceris, si Tecum de veritate conveniam, hoc est ut Ego interpretor , si tuam Sententiam veram effe afsensus fuero, Id Ego reipsa prastabo. Ex Te enim, & B 4. multa

multa addiscere curabo, qua Me docere potes, & quantum in Me fuerit Tecum cum in Studiis, tum in Conatibus tuis ommbus, adjumento ero. Sin autem Te non multum curare animaduertere potero, ut vetere Homine deposito, novum inbuas; etiamsi non in hac questione tantum sed in omnibus Christiana Religionis Placitis; quin & in singulis divinarum literarum fententiis, atque adeo verbis & syllabis interpretandis, mecum prorsus sentires, non tamen Te, vel fratrem agnovero, vel Tibi mecum convenire existimavero. Spero, Te omnino, non factis minus quam lingua verum Christianum plane Nobis expressurum. Neque enim ignoras, quam gravia divina Supplicia impendeant iis, quibus calestis illa Veritas patefacta est nec dignam tanta Cognitione vitam instituunt. Deus Opt. Max: pro sua clementia, Te nunquam descrat, & Studia ac labores tuos ad Ecclesia sua utilitatem dirigat atque convertat. Tom: 2. pag: 369.

§. 17. Hæc autem ea de Causa aliquanto sus citavi ut eo luculentius appareret, quantam Humilitatis atque Modestiæ. Cha itatis & pii Zeli, virtutis Morumque probitatis speciem præ Se ferat in Scriptis suis; præsertim in Epistolis, quas partim ad apertos suorum Dogmatum Impugnato es conscripsit, partim ad Dubios atque Hæstantes; quorum Plerosque his Artibus tandem Sibi conciliavit '& in suam Scholam illectos Disciplinæ sua paulatim assuescit, ut Cunctorum Dogmatum suorum strenui Asserto es paulo post cyase-

rint.

§. 18. A tibus vero iisdem sere olim usi sunt Encratitæ & Euchitæ, atque Pelagiani, aliique quidam veteris ævi Hæretici, qui sub nomine Christiano vitæ seve ioris zelum simulabant. Ita &

Pseudapostoli, Paulo testante, se in Ministros Juflitiæ transfo mabant; ficut ipfe fatanas, Illorum Magister, sub specie Angeli lucis apparere solet, ut expeditius, & tine suspicione fallat incautos. Et hic ipie Socinus, in ista Epistola sua ad Fuccium, quam in hac ipfa Replicatione fua defendit, Anime humana mortalitatem asserue at; quo Errore Nihil magis officit Pietati in Deum & Probitati morum; licet hic videri velit adeo studiosus piæ probæque vitæ Vindex, ut illius respectu Opinionum fuarum approbationem pro nihilo habere videatur. Ita molliter, adeo leni tacitoque Passu, se paulatim infinuavit Serpens hic lubricus atque verficolor; suaque Dogmata lethali veneno imbuta, latenter infudit in mentes Auditorum. Nimirum. optime novit, quod natura duci velimus, non cogi; Fidem impetrari, non exigi; quodque non folum æquum putemus, sed & pro Jule nost o poscamus. ut mens nostra liberrima sit, præsertim in Religionis negotio. Hinc est quod Ecclesiæ Authoritatem, quamvis ab ipso Deo derivatam, firmissimeque munitam, plerumque revereamur potius, quam amemus; quodque illius decreta quæ Assensum & Obiequium à nobis exigunt, quamvis fumma Ratione confirmata sint, minus tamen grata habeamus. In-dependentes esse volumus, nostrique ipsorum Domini; ideoque leges omnes, quasi tot vincula & Com. pedes, libertatifque nativæ Impedimenta abrumpere studemus à nobis ac rejicere. At hinc simul sit, quod hoc pacto in Prædam non raro cedimus fubdolis, hujulmodi Impostoribus; qui, ut jampridem monuit Apostolus διά χεμσολογίας και ευλογίας, per Blandiloquentiam & verba speciosa, corda anexay, hoc est, simplicium, & minime malorum decipiunt

ac seducunt. Etenim mirari subit ( quod tamen experientia frequens fieri docet) quam propensi sint Homines, ac veluti parati ad incidendum in has fraudes; adeò ut etiam contra sanæ Rationis Dictata, malint probabilibus Argumentis, & fuo Arbitrio permiffis, utrum admittantur, vel non, perfuaderi, quam irrefragabilibus ad Assensum cogi. Valida Argumentorum Tela, quali tot Holtium infensorum Arma, refo midare solemus, & a nobis repellere; at speciolas verorum Hostium fallacias sponte admittimus, & sub Colloquii obtentu in Insidias cadimus. Sic Aviculæ incidunt in Retia dolosa, dum Aucupis fiftulæ incautius aufcultant. Sic molles lenefque adblandientis folis Radii, viatorem illum paulatim denudant, quem ventus asperrimus atque validissimus, omni vi sua, vestibus spoliare non potuit. Sic Retiarius Myrmillonem vincit, ducitque captivum. Sic demum, hostis infensissimus humani Generis, fagis & veneficis obsequium suum promptissime exhibere videtur, dum ad eorum nutum simul apparet,et voluntati paret, adque Illorum arbitrium fe in speciem accommodat, cum interim iisdem revera imperet, cosque sux Potestati subditos habeat. Istiusmodi artificia Socinus hic ufu pavit, qui contradicentes patientissime ferre solitus est, & placidissime tractare, donec hoc tandem effecerit, ut speciosa Humilitatis ac modestiæ ostentatione, cum ementito veritatis tuendæ atque propagandæ studio conjuncta, Adve farium in fuas partes pertraxerit; atque hoc sepenumero esfecit, non tam speciosis Rationum momentis, quam simulatione modestiæ. Exemplo sit illud Socini Responsum, quo asseruit, nullam esse necessitatem ordinationis in Ecclesia, quæ facultatem det exercendi Ministerium Evangelicum,

à Præpositis ipsius conferendam. Non video, inquit, quare non liceat Homini in Scripturis perito, ac probo. illud officium assumere. Quid vero, aut in se infirmius & ineptius, aut tam celebri Rationis fanæ Patrono indignius, proferri potuit? Ille non videt, seu potius videre non vult, ergo Alii omnes delusi funt, qui se videre putant, & unanimi suffragio necessitatem istius ordinationis se videre testantur. Ergo tota Christi Ecclesia ante Socinum, instar Sodomiticæ Gentis, quæ ante oftium Loti cæcitate percussa est, Januam istam, qua pastoribus omnibus bonis ac legitimis introeundum est in Christi Ovile, difcernere non potuit; ita ut hoc pacto, furibus exclufis, latronibusque abactis, qui vel aliunde scandere folent, vel in Caulam vi irrumpere conantur, legitimos duntaxat Pastores sequatur Christi Grex, vocique Illo um fedulo & fecure aufcultet. Ergo Traditione Ecclesiæ seposita, praxique Traditioni isti confona, quam ab Apostolis usque derivatam per tot Annorum Centurias ipfa retinuit, derelictis, & procul ablegatis, unius privati Hominis ductui & a bitrio, clausis oculis, obsequendum est. Ergo demum, ipsa S. Scriptura, quæ sobriis ingenuisque lectoribus hanc necessitatem & Praxin satis clare ostendit, & cunctis hactenus Christianis, ex antiqua & non inter upta Catholicorum Doctorum Interpretatione, hunc fenfum dictavit, non nifi discoloribus, distortisque Fausti Socini Conspici lis perlegenda est. Quid antem Religioni, quid Æquitati, quid sanæ Rationi magis adversum, vel effer i potest, vel excogitari? Nihilominus, istiusmodi Refponfa, etiam in Aliis quamplurimis non exigui momenti Dogmatibus apud perplures Illius Discipulos valuere, qui & in Conjecturas illius, dubiaque Problemata

blemata ab ipso obiter definita, & Opiniones nullo fundamento subnixas p.o indubiis oraculis accipere parati fuerunt. Ita, quos validioribus folidæ Rationis armis superare non potuit, sub specie amici Colloquii, & pacifici Fæderis ineundi, emollivit, ac decepit, & in fuam sententiam pertraxit non invitos. Quos Argumentorum robore frangere nequiit, obsequio flexit; & Affectibus eorum, in partes suas, orationis suaviloquio pellectis, Judicii vires enervavit; aciemque mentis aut occaçavit, aut obtudit. Ita callidus Hostis, cui Robur deest, fraudibus rem agit; & Adversarium multo fortiorem, nunc mo as nectendo, nunc infidias tendendo, nunc Pacis oftentatione facta, & Fæderis ineundi simulatione; nunc demum proditione hostilium Copia um, in sui ipsius partes pertraxerat, eum paulutim fatigat atque atterit, & tandem in fuam potestatem redigit non obnitentem. Equidem lenem Jacobi vocem hic audio. at hirfutas Efaui manus fentio. Aut Apocal pticam illam Bestiam videre mihi videor, Agni mansueti cornibus, at fævi Draconis lingua trifulca inftructam & armatam, qua Homines in Terra degentes decepisse dicitur, & decipiendo occidisse. Ita Serpens leni fibilo Evam olim aggrellus est, & blandiloquio suo persualit, ut ambitiosa Scientiæ sublimiores affe latione delinita, vetitum à Deo fructum degusta e auderet.

§. 20. Eisdem quoque Artibus usi sunt & Alii Heterodoxi, qui licet se Socino totos non dederint, neque illius Dostrinam palam professi suerint, vestigiis tamen ejus in hoc insistunt, quod side antiqua, & veteris Ecclesse Praxi, una posthabitis nova & contraria docuerint; & sub prætextu sallibilitatis istius, cui Patres (ut Homines) suerunt obnoxii, In-

terpretationem S. Scripturæ, licet antiquitus ad Illos derivatam & nnanimiter ab iildem aflertam, rejicere aufi fint; quodque insuper Opinionem propriam Iftius loco substituerint; & Rationem privatam publicis veterum Decretis, communibusque sententiis, haudquaquam veriti sint opponere. Sic, inter Alia non pauca, Hierarchiam Ecclefiasticam tollere conantur, Clerique ac Plebis Christianæ discrimen. Neque enim ad hanc innovati Dogmatis aflertionem, aliqua evidenti Demonstratione, aut Argumento irrefragabili vel ipfi fe compelli profitentur, vel Alios adigere; quin fuam duntaxat Opipionem atque Conjecturam ad hoc suffice e putant, ut ab omnibus admittatur. Non video, inquit unus Horum, que minus hoc per Scripturas liceat. Atque iterum. Videtur hoc nobis verbo Divino contrarium. Cum ipsis in locis ea doceant, quæ Fidei, Praxique veterum adversantnr. Novi sc. Pythagoræ exorti sunt, aut fatidici Phæbi Sacerdotes, quorum nudæ opiniones, seu Divinationes, pro totidem oraculis habendæ funt. Ex his vero, & similibus Recentiorum Dictis, patet, quod omnem Authoritatem idcirco detrahant Antiquis, ut eam in se transferant. Patres, aiunt, Homines fuerunt, adeoque & fallibiles & fallaces. Ergo eis fidendum non est; prasertim in Re tanti momenti, qualis est eterna salus Animarum; ne Caci cacos Duces Sequamur, cumque iis simul in foveam cadamus. Atque hoc modo simplicibus & Incautis imponere folent, quasi & ipsi quoque, qui sic a guut contra majores, eosque vilipendunt præse, non essent Homines, æque ac illi, iildem erroribus laplibulque obnoxii. Seipsos tamen Populo in Duces offerre, imo & imponere, æquum putant, quasi ipsi errare nec possent, nec vellent, aut sui sequaces in Devia abducere. 5.21. Ter-

S. 21. Tertio, Aliud quoque fuit, huic simulatæ modestiæ & Humilitati annexum, quo Socinus apud multos prævaluit. Nimirum, quod non folum unumquemque Doctrinæ à se propositæ Arbitrum constituere visus sit, sed etiam quod latam Fenestram aperuerit unicuique novatori, ut quodcunque sibi vifum faerit, ex iuo Ingenio procuderet, & ad Arbitrium promulgaret. Enimye o ut natura nobis infitum est, nolle lubenter ad Aliorum judicium & sententiam astringi, (quod Servitutis Genus quoddam putamus, & infirmæ Rationis Argumentum ) fed potius Judicum Partes in nos allumere, quoties alienum quidpiam Nobis proponitur examinandum, ut Illud pro Arbitrio, vel approbemus vel damnemus; ita nihil fere Naturæ nostræ magis allubescit, quam Cu iositatis studium, & Innovandi libido. Ingeniosiores præsertim, agiles esse solent & inquieti; ita ut neque norint ubi Pedem fistant aut fistere ament. Sedem quamcunque fixam, certamque, præcipue ab Alio quovis Sibi affignatam, pro Carcere habent; & in Aliorum quorumcunque Verba, legesque jurare, Captivitatis Genus autumant minime ferendum. Ita Nomades plerumque funt, qui nulibi fixum Domicilium habent, neque sub ullius Dominio constanter degunt, sed huc illuc pro libitu vagantur. Itaque Socinus huic Epidemio morbo favens, quem probe noverat se longe, lateque propagasse, & Hominum plerosque corripuisse, eandem licentiam, quam Sibiipsi allimplit, Aliis facile concessit. Neque sane mirum est socinum quamplures Discipulos, hac Esca gratissima delinitos, ad se, suamque Sectam allexisse. Facillimum enim Cuique est, volentem ad fe accerfere, & , qua Natura ducit attrahere. & in

in hoc non minus perniciose libidini humani Ingenii vifus est indulfille, quam Epicurus olim libidini Carnis indulfit. Quid quod Superbiæ quoque isti & Ignaviæ, quibus Genus humanum plus obnoxium est, in hac Re faverit, gratumque fecerit. Quid enim superbius, quam Nulli subiici velle aut Alterius Cujuscunque sententiæ astringi in Religionis negotio; quin è contra, nova Fidei Principia ex suo Ingenio cudere, & Doctrinæ hactenus ab Ecclesia receptæ, pro suo Arbitrio, aut admittendæ, aut ablegandæ, se Judicem constituere? quid item Ignaviæ magis gratificatur, quam lectione Veterum omnino neglecta, (in quorum Scriptis diligentius versandum est Ei, qui Veritatem istam in-venire desiderat, quam hodie inter tot Polemicos Theologos, Sectasque Multiplices fere perdidimus ) se folum confulere, proprioque Ingenio fidere, in Doctrina Christiana dignoscenda, deque Ea sententiam in fingulis Articulis ferenda? Quid autem ipfe Socinus in hac Re fecerit, fatis aperte teltatur in Epistola fua ad Squarcialupum, qui cum pro Jure Amicitiæ(erat enim intimus Socino ) eum reprehendisset de libro quodam, quem scripserat contra Jac: Palzologum celebrem fama & e uditione Græcum, nemine Amicorum in Confilium adhibito, qui Eum indicio suo regere, & Censuram de libro isto ferre, tum optime possent, tum promptissime veilent, hoc Responsum ab Eo tulit-Quod addis, Me nibil emittere debere, nisi bene & sape à libero judicio Magistrorum excussum & examinatum; qui sint Magistri isti, non sane intelligo. Neminem enim Ego in iis Rebus, de quibus in Responsione illa mea (sc: ad Palæologum de Magistratu ) disseritur, ex iis qui hodie vivunt, ulla ex parte Magistrum agnosco, fed

sed Deum tantummodo Praceptorem habui, sacrasque literas. Quinetiam in universa ipsa divinarum Rerum scientia, quacunque tandem illa in Me sit, prater unum Lalium Patruum meum qui jam din mortuus oft; vel potius, prater quadam l'aucula ab Ipso conscripta, & multa annotata, nullum prorsus Magi-Strum Me habere contigit. Sed fortaffe Magistros appellas Eos, qui & Alios, ut Tibi videtur, & me docere possint. Ego ut ingenue fatear, in its qua in Re-Sponsione illa Mihi tracture necesse fuit, ne unum quidem hactenus novi ejusmodi Magistrum tametsi multa adhuc in iisdem Rebus Me doceri posse, plane persuasum habeam. Utinam umm Aliquem invenerem. Tu si Eum Te reperisse existimas, indicato tantum, & Me Indicium tuum magnifacere statim videbis, & quin docear, prorsus non recusare; Epist. ad Square: P. 362. col: 1. Tom: 1. Quibus in verbis ut summam Arrogantiam oftendit, (Ticet aliquantulum Modestiæ in Clausula, simulet ) ita siduciam quoque femmam ponit in suo solius Ingenio; adeoque palam testatur, se Veteris Ecclesie Monumenta haud confuluisse, in novo suz Theologia Systemate conficiendo; fed ex proprio Cerebro deprompfisse quodcunque Sibi placuit, Illudque fub nomine Veritatis divinæ Omnibus expoluisse. Equidem Deum Preceptorem in speciem agnoscit, at Seipsum solummodo constituit divinæ legis Interpretem. Vetusticrem autem Eruditionem prorsus ignoravit, quæ Eum instrueret ac dirige et in S. Scriptura rite interpretanda; quippe qua nec opus se habere putavit, nec in Ea se exercere voluit, propter ingratum legendi Tædium, & Patrum sententias inter le conferendi laborem. Maluit itaque vir aulicus, & Theologiæ studiis paulo serius fe dans Itinere

nere isto prolixo ac molesto, per remota, obcsura, ac salebrola Antiquitatis Monumenta, prætermisso, Domi se continere, suum Ipsius Ingenium consulere, & intra microcosmi sui Consinia otiose spatiari. Tædii suga partim, partim Philautia, atque Superbia, & inanis Cloriæ Aucupium una suaserunt tum ne Veterum Scripta perlegeret, tum ut Novitates suas Scripto propalaret. Maluit, cum multis Aliis Doctor esse, quam Discipulus; & novam Sectam ducese, quam in veteris Ecclesiæ

agmine inter novissimos procedere;

d

-

è

n

)-

2

,

a

e-

er

1-

1-

re

\$ 23. Quantum vero nativis Ingenii sui Dotibus fidebat in Rebus Theologicis & quam parum instructus accesserit ad scribendum, si Artium & Disciplinæ Scholasticæ Adjumenta spectemus ab Ipfo audiamus in Epistola ad Virum excell: N. N. non longe ante mortem conscripta, Quid exquisiti Iudicii , ait, in ejusmodi Philosophicis , & Theologicis , iisque difficillimis Disputationibus expectari à Me potest, Homine, qui nec Philosophiam unquam didicit nec scholasticam, quam vocant, Theologiam unquam attigit, & ipsius Logica Artis nibil nisi Rudimenta quadam, idque valde sero degustavit. Nolo enim Te ignorare plerasque Disputationes meas, quarum quedam non sunt edite, scriptas à me fuisse, cum nondum Dialectica Arti ullam operam dedissem. Cujusmodi sunt, ista disputatio de Servatore; adversus Puccium, Palaologum, & Franciscum Davidis; de Baptismo aqua, de loco 7mi Cap: ad Romanos, de Auctoritate S. Scripture, Responsio ad paranesin Volani, Animadversiones in Theses, de Trino & uno Deo, Collegii Posnaniensis & alia que lam imperfecta; ut postbac non mireris, si in meis Scriptis multa deprehenderis minus

minus recte tradita & conclusa. Sed inquies, cur igitur eas scripsisti, cum tam male instructus ad eas scribendas esses? Nimirum, quia vel Jussu corum, quibus parendum mihi erat, vel Adversariorum Provocatione, fui ad id faciendum compulsus. pag. 490. Col. 1. Tom. 1. Ubi,ut Causas scribendi affert minime justas & idoneas ( fatis enim constat, quosdam libros à se editos, nec Amicorum Jussu, nec Adversariorum Provocatione, sed sponte sua, & Amicis renitentibus) ita clare demonstrat, tum, quam imperitus fuerit, & expers Artium istarum, quæ ad Theologiam perdifcendam apprime conducunt; tum, quantum nativis Ingenii sui viribus inniteretur. Quod & Eques Polonus, qui vitam ejus conscripsit recte observat quando narrat, quomodo Socinus impressionem variorum Hostium, à quibus satis acerbe ac diu Repulsam passus est, suo sibi Ingenio senserit propulsandam; cum primum sc. venerit in Poloniam.

e:

te

el

ft

in

1107

ad.

Eton

non

Soc

legi

Dep

cep

man

6. 24. Attamen in hoc faltem speciem æquitatis præ se tulit, quod eandem sentiendi, judicandique libertatem, quam sibi vendicavit, cæteris omnibus indulferit. Sic enim in tractatu suo de Ecclesia, unumquemque ipsius Judicio dirigendum relinquit, five in fensu S. Scripturæ eruendo, sive Censuram ferendo de Aliorum Doctrina; quia sc. tuto inniti non poslumus Aliorum quorumvis Judicio, sive hodie viventium five veter is Ecclesiæ Doctorum --- Non attendendum eft, ait, quid Homines doceant, fentiantve, vel antehac docuerint aut senserint, quicunque Illi tandem, aut quotcunque sint aut fuerint. pag. 344. Tom. 1. Idem, Epist. 3. ad Andr: Dudithium -- Quod quaris, quis Concroversiarum, in rebus sacris oborientium, Judex sit suturus? Ego vero respondeo, extra nos Ipsos Alio nobis Judice opus non esse, quam Deo & Christo, qui

qui sua Sententia beabit quotquot Nostrum imbuti deprehendentur Doctrina ad salutem consequendam necessaria, si modo eam vita expresserimus, Cateros vero Illa destitutos condimnabit, tanquam cos, qui, quod non ea, qua par erat, Probitate iffent praditi, ipfi in Caufa fuerint: Aliud Indicium expectandum non eft. Sibi quemque advisilare par est. Idque pro vero admittere ac tenere, (licet universus Terrarum orbis in Alia omnia iret) quod Ipsemet totus ad Dei obsequium conversus, de genuino S. literarum sensu arbitratur & intelligit. pag. 502 Col. 1. Tom. 1. Paulo antea vero affeverat, Scientiam Promissorum atque Præcepto um,esse unum illud necessarium ad salutem requisitum, obedientia sc. accedente, quæ scientiæ isti correspondeat. reliquis, inquit, siguis occurrat error nemo ob eum Calo excludetur. Unde consequitur, sine jactura Salistis eterna, credi aliquid in S. literis praceptum aut vetitum ese, quod reveraillic non sit praceptum aut vetitum. Sic Ille. p. 501. Col. 2. Hanc infanam licentiam, & fibi fumplit Socinus, & Aliis persualit. At utinam Illud Vincentii Lirinensis serio perpendisset-Religio Christiana est Depositum secundum Apostolum. Depositum, inquit, custodi. Quid autem est Depositum? Quod Tibi creditum eft, non quod à Te inventum; quod accepifti, non quod excogitafti, Rem non Ingenii, fed Doctrine; non Usurpationis privata, sed publica Traditionis; Rem ad Te perductam, non à Te prolatam; in qua non Auctor debes effe, sed Custos; non Institutor, sed Sectator; non Ducens, sed Sequens. Hec ille, Cap. 27. Quæ fi Socinus, ejusque Socii ac Discipuli, ut oportuit, & legissent & serio considerassent nunquam aurei hujus Depositi loco, quod ab Apostolis Ecclesia Christi receperat, & Filiis suis per unumquodque Sæculum in manus tradiderat, Æs virofum, nummosque reprobos Dei C 2

りな

is

)\_

n-

)-

n

;

is

ie

18

u-

t,

m

ti

0-

on

le,

n

n.

a-

12

Cos

ui

Dei effigie fraudulenter insculptos, nobis ausi fuissent obtrudere.

S. 25. Quarto, Neque hic substitit Socinus. Atsicut unumquemque & suz, & Alterius cujuscunque Doctrinæ sudicem constituit; inque hoc superbia fimul innatæ, & Ignaviæ Generis humani favit; ita quoque ejulmodi Dogmata proponere studuit, qua & sibimetipsi & inter se, quamplurimos conciliarent. Etenim Ecclesiæ occidentis, per multos jam Annos, fub tyrannico Ecclesiæ Romanæ jugo laboraverant, quæ sua Dictata, pro totidem indubitatæ Fidei Articulis, cæteris omnibus imposuisset. E contra, Socinus omnia fere vituperabat, & erroris arguebat, quacunque Ecclesia Romana tenuit, & in usu habuit; quasi illa Religionem pristinam non solum corrupisset, fed & in universum perdidisset. Porro, haud mirum est, Hoc valde gratum fuisse quamplurimis qui et illius Tyrannidis odio, & superstitionis horrore, quas gravissime detestabantur, in adversam Parten plus justo propensiores erant. Difficillimum enim el iis,qui extremitatem invifam fugere nituntur,ita mo derari sibimetipsis, Cursumque à se institutum rege re, ut in medio Gradum fistant. Hinc factum est ut Complures, quicquid Ecclesiæ Romanæ Fidei Politiæ, Cultui, & Consuetudinibus ab ea receptis contrarium fuit, pro vero & Bono parati essent accipere. Præsertim, cum ubique fere, & ex ore om nium suorum Doctorum audirent, Papam Romanum esse i lum Anti-Christum, ab Apostolo Paulo pra dictum, qui in Templo Dei sessurus esset; & Eccles am ei subditam, esse illam meretricem Babylonicam Joanni Apostolo in Visione præmonstratam. Und hanc veri, falfique Regulam paratiores erant admit tere, quandocunque fibi proponeretur, nempe, Qui

Tent

tfi-

que

biæ

quæ

ent.

nos,

ant, Ar-

oci-

uæ.

qua-Tet,

rum

i ex

re.

tem

eff

mo.

ege.

eft

dei

tis,

Tent

OIII

nn

ora

lefi

am

nd

nit

UK

quid Ecclesia Romana tenet, & in usu habet, non potest non esse falsum & improbandum, ergo, Quicquid ei ex adverso repugnat, pro vero, Bonoque habendum est. Neutiquam vero mirandum est, si Homines, quos hoc modo paratos ac dispositos invenit, Socinus ad se allexerit, suorumque Dogmatum Fautores effecerit, quæ in singulis fere Capitibus, è diametro opposita sunt Ecclesiæ Romanæ Dictatis, etia ubi antiquam fidem, praximque retinuit. Hinc aliquis non inepte Ecclesiam Romanam sub magnifici cujusdam Templi forma depinxit, cujus Tectum Lutherus, Sociique ejus submoverunt; parietes autem, Calvinus, & illius coadjutores demoliti funt; Anti-Trinitarii vero, quales erant Socinus, & ejusdem farinæ Sectarii. eam ab ipfis fundamentis, rutris fuis, ligonibusque adhibitis, atque id genus Ferramentis, penitus diruerunt. §.26.Et certe multo facilius est Homines in eandem fententiam adducere, et sibi mutuo coadunare, in negativis, quam in politivis Dogmatibus. Nam vel odium, vel metus Hostis publici, eos frequenter in unum cogit, & vires Illorum invicem fociat, qui fefe mutuo oppugnare parati funt, quoties propria Res agitur, aut unus Aliquis Fæderatorum leges Cæteris præscribere conatur. Ita Græciæ urbes, Gentesque variæ, contra Xerxem; Cretenfes item, contra quemvis Hostem externum, inter se sæderabantur ( unde Adagium, Syncretismus) qui tamen, Hoste communi fublato, fese mutuo quam acerrime impetere solebant. Veteres pariter Hæretici, sat bene inter se convenerunt in oppugnanda Ecclesia Catholica. At quoties Aliqui ex eis dogmatizate cæperunt, Propriosque Fidei Articulos condere, quibus cæteri constringerentur, illico in Partes abiere. Sic enim contigit Arianis, imperante Constantio, cum max

maxime dominarentur, & Catholicos gravissime

premerent.

§. 27 Cate um, Paucissima fuerunt, que Socinus vel credenda, vel observanda Suis prascrip. sit; neque Alia fere quam que, si recepta non forent, Christianismi plane abnegati Recusantes arguerent, eosdemque in numerum infidelium redigerent. Attamen cum Hoc tantum afferere auderet, Christum invocandum esse atque adorandum, Contradictores habuit nec paucos, nec parvi nominis inter Anti-Trinita ios. Adeo facile & expeditum est, Socios Nobis asciscere, in destruendo potius, quam in construendo. Et enim non ægre reperiuntur, qui vete: em Structuram conjunctis studiis, Conatibusque impetant, & frustulatim convellant, eo quod Ille hoc, Iste aliud in ea mendosum, & inconcinne dispositum, aut cernat, aut se cernere putet. At quam primum novum Ædificium, Veteris jam diruti loco construi caperit, tunc statim videre est, quot Capita, tot Sententias ædificatorum. Tunc inter se divisi cernuntur. Tunc inter cos convenire nequit vel de Materia vel de Magnitudine, vel de Forma Ædificii construendi ejusque Partium variarum. Singuli item in sua Sententia pertinacius hærent, neque aut ab ea se divelli patiuntur, aut alienæ cedere. Pro diversitate Imaginationum & Assectuum diversa sentiunt. Confuse item loquuntur instar Ædificatorum Babelis, adeoque cessat Opus, Operariis à se discedentibus, aut se mutuo impugnantibus.

§ .28 Socinus quidem palam professus est, se Papismum velle destruere, & ex Ecclesia Christi radicitus extirpare; sed adeo temete, & impene

i-

p.

n

es

e-

u-•

7-

r-

le

n

n

tim

rite Opus hoc agg essus est ut omne sere Triticum una cum zizaniis, infælici Opera eradicaverit. Cum enim Tyrannidem Papalem tollere vellet, eadem Opera Hierarchiam Ecclesiasticamè medio sustulit. Non aliter misse Sacrificium propitiatorium, & Transubstantiationem destruere voluit, quam omnem Eucharistiæ necessitatem, & essicaciam penitus tollendo, & qualemcunque Christi præsentiam in Eadem. Purgatorium item & Sanctorum Invocationem, quam optime aboleri putavit, negando vitam omnem, sensumque Animarum humanarum in statu Separationis, & desiniendo Psychopannychiam. Ita Medici imperiti, & immites non aliter morbos è Corpore humano tollere solent, quam simul evacuando succos, humoresque salutares, Spining et al. 1981.

itusque vitales penitus exhauriendo.

§. 29. Equidem Socinus Ejusque socii ( si modo Ipsis Fides adhibenda sit ) hoc pacto reconciliare studuerunt, non modo Christianos inter dissentientes, (Controversiis omnibus, cum materia sua, abscissis & Dogmatibus Fidei ad Paucissima redactis ) sed Mahametanos quoque, & Judaos Gentilesque Idololatras, qui omnes à Trinitatis Dogmate, aliilque Pluribus, quæ Sociniani e medio fublata volunt, quam maxime abhorruerunt. His ergo scandalis, ut Ipsis appellare visum est, amotis, & Pariete intergerrino plane di uto, viam bene paratam existimarunt, qua Infideles in Caulam Ecclesiæ introirent. Sed quo successu hoc tentarunt? Isti Infideles non funt conversi, at hi boni Reconciliatores facti funt Apostatæ. Siquidem haud ignotum est, quamplures ex Anti-Trinitariorum Schola prodiisse, qui partim in Judaismum, partim in Mahometanismu, partim in Epicureismum & Libertinismum, & par-

C 4

tim in apertum Atheismum prolapsi sunt. Hæc enim neque semel, neque ab uno solo socino olim objecta funt; quæ nec diffiteri ausus est, etsi excusationes quasdam afferre conetur, at minime justas & idoneas. Inter opera Socini recensentur 30 Scrupuli ab excellenti quodam viro propositi, et Ipsius solutiones singulis appositæ. Quorum decimus tertius objicit Socini Sociis atq; discipulis. Quod eurum plerique nulla Pietatis commendatione, nullo laudato prioris vite exemplo commendati fuerint. Imo, inquit, ut plerumque videmus, hac Doctrina de Christo, per vag abundos, & contentionum zeli carnalis plenos Homines; Alios, ex luftris, Aulis, Ganeis, prolata est. Scrupulus 18us objicit iisdem. Quod cum prafervidus ipsorum zelus deferbuit, in propagando Regno Christi, ut ipsi pra se ferebant, in quendam Atheismum prolapsi fuerint, ita ut Alii aperte Christum, alii vero etiam Deum, & Inferes negent. Cui Socinus nihil habet quod reponat, nifi illud Joannis. 1. Epist. 2. 19. ex nobis prodierunt sed non erant ex Nobis. Idem, folut: scrupuli 27mi, fatetur Judaizantes, qui partim ex se prodierunt, multum impedivisse suz Doctrina progressum. Neque audet aliquid pro certo affirmare de Pietatis Incremento, vel Decremento, inter sux secta Professores, Decrementum potius fateri cogitur; cujus ignominiam ex hoc elevare conatur -- Quod hoc perpetuum sit in omni Religionis mutatione, quantumvis bona, ut major sit ab initio Hominum Pictas, quam postca. Hæc Ille, Tom. 1. pag. 327. Idem ad Synodum Wægroviensem scribens, in qua fue ipfius Sectæ Homines convenerant, sic eos compellat -- Visum est mihi vos hortari, ut de Adoratione & Invocatione Christi in Ecclesiis nostris conservanda, imprimis laboretis. Hac enim retenta, perfacile omnes Judaici errores, convelluntur, ea vero vel abjecta

abjecta, vel spreta, nulla ratione sieri potest, ne ubique Judaismus vigeat, vel potius turpis Epicureismus, atque Atheismus. --Quod si unquam Temporum & Personarum ratio tulit, ut id sieret (viz. ut in publicis Precibus, statutis quibusdam Diebus, Christus Jesus Dei Filius nominatim invocaretur) nune maxime inter nos fert, cum & nos tanquam Jesu Christi contemptores, pessime apud Alios Christiani nominis Homines audiamus; & eorum, qui Christi nomen prositentes, ipsum tamen nec adorant, nec adorandum cenjent; & nihilominus, quia Trinitatis opinionem abjecerunt, ex nosstro Catu esse existimantur: aliquis omnino sit numerus.

Tom. 1. p. 491. Col. 1.

n

a

S.

1-

i

5

.

C

n

۲,

1.

e

t

§.30. Ex Horum numero erat Franciscus Davidis, qui Socini Principiis insistens, affirmantis Christu esse nudumHominem, eum censuit nec adorandum, nec invocandum esse, & ad hoc probandum, inter Alia, Argumentum affert ex Mahometis Alcorano. Sic enim arguit--Ut non perperam in Alcorano fingitur, Christum Suis Cultoribus opem ferre non posse, quia contra ejus Do-Arinam & manifestas Assertiones ipsum Deum esse fassi sint, cum tamen Ipse se Dei Filium esse professas sitzita merito reprehenduntur, qui Christum adorandum & invocandum effe docent, cum Ipse Patrem invocandum effe pra. ceperit.vid.op. Socini, Tom. 2. p. 751. Col. 2. ex quo liquet, unde ille ejusque similes, blasphemias suas hauferint contra Jesum Christum, nempe, ex Alcorano, librifque Talmudicis; quod Socinus ibidem ei regerit; At interim fateri non volt, suam ipsius Doctrinam, de Jesu Christo nudo Homine hisce Blasphemiis, non folum occasionem idoneam, sed & justam nim's Causam præbuisse. Veruntamen ideni Socinus in Disput: cum Christiano Franken, (quæ extat Op. Tom. 2. pag. 767.) qui iisdem Principiis insistens, eadem

eadem docuit cum Francisco Davidis , arguit eos qui Christum ado andum esse negabant. Atheismum; quod se observasse lapfirs in dicit quamplurimis evenifie; ideoque monet eundem Franken, ne cum iis pariter in Atheismum labatur. Eques item ille Polonus, qui Socini vitam conscripfit, meminit infignis cuinfdam contra Atheos laboris, quem refellendis ingeniosis magni cujusdam viri commentis susceperat; cum vero periisse dicit, cum aliis Socini Scriptis, in Tumultu Cracoviensi, cujus antea meminimus. Apparet quoque ex ejusdem operibus, quamplures vel denegalfe, vel faltem in dubium vocasse Authoritatem S. Canonis; & Martinum quendam Seidelium, Olaviensem Silesium negaffe letum esse Messiam illum promissum, Davidis Filium, & in Regno successorem, quia non accepit Regnum mundanum. Hic item dicitur, tres Epistolas missifie de hoc Argumento ad Cœtum Cracoviensem, dictum minorem; qui ex Anti-Trinitariis fine dubio constabat. Socinus enim, illius Cœtus nomine, Responsa dedit ad illas tres Epistolas. Vid. Soc. Op. Tom. 2. pag. 804.

6. 31. Hi sc. erant genuini fructus istius Reformationis (ut iis vocare libuit) quam Anti-Trinitarii, (quorum Socinus tandem Princeps evasit) in Transylvaniam, Poloniam, Silesiam, Hungariam, Partesque vicinas introduxernnt. Hi fructus sponte enati sunt ex enormi ista licentia, quam & Socinus sibi a rogavit, Aliisque indussit, in Religionis Dogmatibus de novo cudendis. Hi denique fructus Doctrinæ Socinianæ, ut in aliis Articulis, ita præcipue in iis, ubi asserunt Jesum Christum esse nudum Hominem, & omnimodam Insensationem Animæ humanæ separatæ, cum totali Abolitione

n

,

,

1

n

S

t

.

S

litione Impiorum in die Judicii. Itaque Franc: Puccius non immerito videtur exprobrare Socino, Quod fibi sinxerit Pietatem quandam novam, in qua bene fentire facile negligitur, & summa licentia detorquendi S. literas ad libitum, & quidlibet ex quolibet colligendi, usurpatur. Et quod de ejus sanitate omnino desperandum sit, si non moveatur Divinis Oraculis, imo ea depravare non vereatur suis frigidissimis Commentis-unde hortatur eum, Ne amplius resistere veritati & in Divinum numen contumeliosus esse velit -- & postea ---Nonme latet, Te etiam neg are immortalitatem Animarum, nisi Christianorum in Resurrectione. Confugis ad impium Dogma Epicureorum, qui existimarunt cum corporibus Animas interire, & omnia simul morte deleri. Dicis tamen eos, quamvis ita fentirent, existimasse tamen se posse solidas voluptates experiri & ideo summum Bonum in voluptate potuisse. Num igitur existimas Epicureos bene sensife? Si bene senserunt, quid Nos solliciti de futuris & aternis sumus? Edamus, & Bibamus, cras enim moriemur. Sin pessime, quomodo vis errore eorum Tuum tegere? Def. Fr. Puccii ad Resp. Socini. Op. Soc. Tom. 2. pag. 264. & 267. Col. 2.

§. 32. Quinto. Ad hæc, Socini successium, in Dogmatibus suis propagandis, plurimum adjuvit status Provinciarum Polonicarum, quando ipse ad eas primum accessit. Etenim tunc Temporis, miser imè inter se discissi erant in Religionis negotio, Aliis Alios accerrime impetentibus. Poloniam tunc dixeris cum Africa sedes permutasse, Regione ista monstrorum serace, ubi onme Genus Ferarum generatur, atque alitur; de quibus sertur, quod cum ad Aquas convenerunt bibendi causa, pro Ingenio quæque suo, & Affectu, cum cæteris, aut Marte aut venere commisceantur ex quo congressu Aliæ occidunt, & Aliæ nascun-

tur. Sic & in Polonia factum est, ubi nulla Opinio tam monstrosa excogitari potuit, quin Prædicatorem nacta fuerit, Aliosque sui Fautores. Hinc autem Diffidia necessario exorta funt, inter tot Opinionum, Sectarumque Authores simul atque Asseclas, qui non mitius inter se, quam cum Catholicis & Orthodoxis digladiabantur. Diversimodi errores, non minus fibi invicem, quam veritati adversi, Patronos fuos, Pugilifque adepti funt Photiniani, Ariani, Anabaptistæ, Davidiani, Budneistæ, Judaizantes, Anti-Scripturistæ, Libertimi, & Atheismi fautores, sua Dogmata impune divulgabant. Anti-Trinitatorium Principes erant, Geo: Blandrata, & Fr. Davidis, Jo: Paulus Alciatus, Matthæus Gribaldus, Petrus Stato. rius, Franciscus Lismaninus, Gregorius Schomanus, Krovicius, Gregorius Paulus, & Erasmus Joannis Arianus. Geo. Blandrata, & Fr. Davidis, inter primos. libris Latine editis, Doctrinam suam propagarunt, ut Andr: Dudithius testatur in Epistola ad Bezam conscripta. A. C. 1571. Op. Soc. Tom. 1. p. 524. His accedens F. Socinus, primo in Transylvaniam. deinde in Poloniam se contulit. Cum autem illos, Aliofque plures, inter se conflictantes invenerat, & multo validiores in refellendis Adversariorum Dogmatibus, quam in fuis ipforum defendendis, delassatos tandem mutuisque confractos Dimicationibus, & plane nescientes quo se verterent, aut ubi Pedem figerent, ad extremum fibi conciliavit, & in fua Castra pellexit, ut sub ipsius vexillo militarent. Sic olim Philippus Macedonum Rex (ut Civilia cum Sacris aliquatenus conferamus) varios Græciæ Populos, urbesque inter se prius dissidentes, dissidiisque suis labefactatas, non ægre subegit. Et Cæsar Augustus, ut Tacitus observat, Romanos civilibus Difcordiis

Discordiis fessos, nomine Principis sub Imperium accepit. Et (ut exemplum paulo congruentius afferam) sie Mahometes varias Arabiæ Gentes, non minus Religionibus quam Tribubus discrepantes, in unum composuit, suoque Dominio subdidit, tam in facris, quam in Civilibus; & successores illius, cum Schismata & Hæreses inter Christianos passim invalescerent in oriente, Mahometanismum longe, late-

que disseminarunt.

§. 33. Sed & Aliud quoque fuit, quod Socinum non parum adjuvit in hoc suo Conatu perficiendo; nempe Doctrinæ fuæ Compages, quam ita callide formavit, & in unum composuit, ut nihil omnino novum, & inter Sectarios inauditum, prædicaret, fed quod prius inter os innotuerat, & ab hac vel illa Secta antea divulgatum esset atque desensum. Ita Partes fystematis sui Theologici undique collegit, diversasque Sectariorum sententias in unum quafi volumen compegit, partim hinc, partim illinc decerptas, ut fingulis placeret, quorum fingulis de fuo Aliquid proposuit. Hoc & ipse testatur, in Apologetica sua Epistola ad Mart: Vadovitam - Nullum Dogma in meis Scriptis in lucem editis asserui, quod non modo atibi, sed in hoc ipso Regno, ubi ea sunt edita, ab Aliis ante me, & meum huc Adveutum, partim publice, & voce & Scripto affertum; partim jam affirmatum , & discutiendum propositum non fuisset. Et speciatim, quod ad Doctrinam suam contra Christi satisfactionem, affirmat, eam desumptam fuisse è Dialogis Bernardini Ochini, lingua Polonica editis, Annis 35 ante hanc fuam Epistolam conscriptam. Hæc autem data est Jun. 14. 1508. Op. Soc. Tom. 1. pag. 475. Sic & in Hoc quoque Mahometem imitatus est, in Alcorano suo con

confarcinando; in quo reperiuntur aliqui Gentilium Ritus, à Majoribus accepti; non paucæ è Talmude Judzorum Fabulæ, Ritusque ab iisdem traditi; quædam item Christiano um Dogmata & Instituta, partim laudabilia Catholicorum, partim ab Hæreticis mutuo fumpta. Sic uterque quamplurimis placere studuit, ut è diversis variorum Dogmatum Professoribus quamplurimos Discipulos fibi colligeret. Quod & uterque effecit apud eos, qui in Fide vacillantes, & inter varias Opiniones huc illuc distracti, in Illo um Sententiam tandem concesserunt. Ita Nautæ profugi aut imperiti, in Mari ignoto aberrantes, & huc illuc à quovis vento jactati, potentiori cuivis Piratæfe in manus dedunt, Ita quoque Viatores incerti, qui patrio Solo vertiginose deserto, in Solitudine invia vagantur, cum bene defessi sunt, & de optato ltineris exitu plane desperant, se cuivis viæ Duci, qui fe ultro offert, & speciosa pollicetur, dirigendos permittunt.

S. 34. Sexto; Huc adde, quod Socinus in hoc suo Conatu, non solum adjutus suerit Temporis illius Opportunitate, in quo Factiones ubique gliscebant; sed & ipsius Regni Polonici Statu atque Politia; in quo satis notum est quanta Authoritate polleant Palatini, & Castellani, cæterique Nobiles, in suo quisque Gradu, qui in Præsecturis suis atque Districtibus, sere sui Juris sunt; ut qui amplissimis Privilegiis fruantur, & propemodum, quicquid volunt, possint. Quid mirum est igitur, si Socinus, spse Nobilis, natura item Comis & Asfabilis, & super hæc, Artibus ausicis apprime eruditus, Sese in Nobilium Polonorum savorem insinuaverit, quorum Amicitia & Authoritate fretus,

fuam

fuam Doctrinam longe, disseminare valuit, & Difcipulos Sibi passim colligere? Præsertim, cum ad hæc externa Adjumenta accesserint istæ Virtutes, aut saltem Species Vistutum, quarum antea memini, Candor sc: & Modestia summa, Mansuetudo, atque Patientia, zelus pro veritate divina, & placidissima Morum urbanitas inter conversandum cum Hominibus; quarum ut specimina præ se tulit in quotidiana Vitæ Consuetudine, sic & in Epistolis suis ad Amicos conscriptis, Eadem ubique demonstrat. Siquidem Hoc pro certissimo Axiomate jamdudum apud Me obtinuit, (utpote quod crebris experimentis hucusque probatum fuit, ac proinde fidem indubiam meretur ) Neminem multum Mali posse in Ecclesia Dei, nec in Genere humano seducendo admodum proficere, nisi qui eximium aliquid Boni in se habet, & supra Vulgi mores, aut faltem prætendit. Satanas itaque nunquam magis cavendus est, quam cum in Angelum lucis fe transfigurat. Tunc enim Pios & Veritatis amantes decipit, si minus attentos vigilesque deprehenderit. Sic & Ministri Illius studiosissime evitandi sunt cum ovinis pellibus induti, simplicitatis & innocentiæ speciem præ se ferunt; intus autem lupinam rabiem fovent, quam opportunitate data, exercere & exercere folent in perniciem Gregis Christiani. Nam minime aut Ilhum, aut Hos latet, Vitium simul atque Falsitatem, si nude proponantur, & prout in se sunt, appareant, Plerisque horrori fore. Proinde, Fuco, pulchrisque Coloribus ut plurimum delibuta funt, ut sub ementita Veritatis, Virtutisque specie, incautis placeant & imponant.

\$. 35. Nihilominus Socinus, licet his Artibus

& Opportunitatibus infigniter adjutus, non tamen adeo prævalere potuit in Hæresi sua disseminanda, ut non multos Adversarios invenerit, qui palam atque constanter Illius Conatibus sese opposu. erant, atque impia Dogmata ab eo divulgata conjunctis Suffragiis damnarunt. Extra Regnum Poloniæ, Adversarium nactus est Jacobum Covetum Parisiensem, Ministrum Evangelicum, qui scripsit, contra Theses Ejus de Jesu Christo Servatore, quas Socinus emiserat, cum adhuc Basilez commoraretur; librumque fuum Misit ad Socinum ex Francofurto ad Mænum. Cal: Aprilis, 1577. & cum inter 30 Scrupulos, ab excellenti quodam Viro propositos Socino, Hoc inter Alia perplura objiceretur, Angliam & Scotiam Illius Dogmata penitus aversari; fatetur Ille quod sic objectum est, sed cum contemptu summo rejicit, inquiens, Quid attinebat Anglia, Scotiaque Regna hoc loco commemorare, que Doctrinam nostrorum Hominum propriam, tanquam pestilentissimam aversantur? Resp: ad Scrup: 24. At intra Regnum Poloniæ, ubi diutius vixit, quamplurima scripsit, Discipulos undique collegit, & in Cætus tandem formavit, multo plures habuit, qui fibi adversarentur; atque Hos, non solum è numero Pontificiorum ( quod mirum erat, cum se Illius omnibus ex professo Hostem statuerit) sed & Ecclesiarum Reformatarum Theologis, tum Bohemicæ, tum Augustanæ, tum Helveticæ Confessionis, qui per amplissimum istud Regnum magno numero dispersi erant, & Cætus suos habebant legitime stabilitos. Nam præter Assertiones Collegii Posnaniensis de Trino & uno Deo, quas Gabriel Eutropius illius Collegii Canonicus edidit; Andreas Volanus Minister in Lituania,

a-

ıi-

ui

u.

ta

m

e-

p-

J-

æ

į.

ti

ia

OC

i-

,

1-

t,

e

d

ò

1-

nia, contra eum scriptit, de Christi natura, & Peccatorum per Ipium expiatione. Grego ius i. tem Zarnovecius, Ministe Evangelicus, scripsit contra librum illius de Jein Christo Servatore, Polonice, ut Socinus ipfe memorat in Epistola ad Mart: Vadovitam. Quinimo, & Eques ille. Polonus, qui Socini vitam conscripsit, ultro fatetur, quod cum Socinus in Poloniam veniret, & Anti-Trinitariis fe statim adjunxisset, satis acerbe atque diu Repulsam passus sit, cum Dissensionem in quibusdam Dogmatibus non premeret; quod plerique è Ministris natu majoribus; Niemoievius item & Czechovicius viri maximæ Authoritatis apud Polonos, ei refragarentur; denique quod & ipse, & Lælius illius Patruus, cum suo ævo jugiter spreti & inglorii suerint, & solis odiis Nobiles, ne morituri quidem secundioris Famæ auspicium delibaverint.

§. 36. Sed quod Mihi, inter Socini Adversarios, maximi momenti videtur ad Hæresin illius damnandam, quæ eadem fuit cum illa Anti-Trinitariorum, quorum fectæ adhæsit, Hoc est; quod omnes Theologi, virique Principes in Polonia triplicis Confessionis modo memoratæ, sc: Bohemicæ, Augustanæ, & Helveticæ, tandem in unum convenerint, Synodisque frequentibus coactis, Consensum in Doctrina unanimiter statuerint, triplici Confessione à singulis approbata, omnique contraria Doctrina, five Pontificiorum, five Sectariorum, pariter damnata. Præcipue vero se opponunt Anti-Trinitariis, quos ut publicos & professos Evangelicæ Doftrinæ Hostes junctis suffragiis anathematizant, & è sua Communione pellunt. Atque hoc secerunt partim ante Socini adventum in Poloniam,

partim post. In synodo Sendomir: sic, quæ celebrata est. A.D. 1570. Apr. 14 .- Posteaguam diu, multumg; cum Sectariis Tritheitis, Ebionitis, Anabaptistis, conflictatum esset, ac tandem Divino favore ex tot tantisque certaminibus, & deplorandis contentionibus emersimus; visum est iisdem Ecclesiis Polonicis reformatis & Orthodoxis, que in quibusdam Capitibus & Formulis Do-Etrina, Hostibus veritatis & Evangelii minime consentire videbantur, Pacis & Concordia studio Synodum convocare, atque Consensionem mutuam testari. Quare babita amica & Christiana collatione sie junctis compositisque animis consensimus in bac Capita. Primum, triplici Ecclesiarum nostrarum Confessione mutuo approbata, sancte invicem polliciti sumus, unanimiter, secundum Regulam verbi Dei, nos defensuros Confensum hunc mutuum in vera & pura Christi Religione, contra Pontificios, contra Sectarios, denique omnes Hostes Evangelii & veritatis. Synodus Generalis Cracoviensis celebrata A. D. 1573. Anti Trinitarios, sub nomine Arianabaptistarum, insuper hac gravistima censura ferit, Actu 4° cum ex his, inquiunt, aliquot Concionatores, & Auditores, suapte sponte ad Synodum nostram venissent, & de suo Dogmate ibidem disserere vellent, Synodus post gravem de iis Deliberationem, denegavit eis colloquium & disputationem, & tale Decretum fecit-Siguidem Arianabaptifta, è Nobis egreffi, non manent in Doctrina Christi, ac Fide de vero deo Patre & Filio, cum Spiritu Sancto, adeoque Deum non nabent; & jam à nobis sapissime Colloquiis ac Scriptis admoniti, pertinaciter in errore manent; nullum jam amplius cum Ipsis Commercium, quamdin Sententiam suam tuentur, habeamus, nullas Disputationes Insorum admittamus; sed cos, librosque Illorum blasphemos secundum Praceptum Spiritus S. vitemus

vitemus, ne alias Fundamentum Religionis Christiana ( fidem firmissimam de Deo, in cujus nomine sumus baptizati) subter nos commovere, ac in Dubium vocare videamur; & ne operibus corum malis, Doctrinis venenutis, atque Blasphemiis, Gloriam Domini oppugnantibus communicemus. Imo, non folum se illorum Doctrinæ adversos, sed & ab eorundem ceremoniis alienos oftendunt, ne in minimo cum eis communicent : sie enim decernunt Actu 6º.ejusdem Synodi -- De Ceremomis, prasertim in usuCæna Domini, mot a quastione, An ea in omnibus Ecclesiis nostris uniformes esse possent? Conclusum est, ut, secundum morem primitiva Ecclesia, libertati Christiana Ceremonia inter nos permittantur. Monitis tamen fratribus, siqui sessione in Sacra Cona utuntur, ut eam Ceremoniam Ariambaptistis propriam relinquant. Atq, iterum in Synodo Petricoviensi Generali. A.D. 1578.mefe Junio.idem decernunt-Ceremonias libertati Christiana donamus ac permittimus, ut Stantes, vel Genua fle-Etentes, Pii Sacramentum Corporis & Sanguinis Christi sumant, sessionis vero ad mensam Domini, quia prater Ritus in omnibus per Europam Evangelicis Ecclesis vulgo consuetos, illi inter nos primi Authores extiterunt, qui omnia temere in Ecclesia immutantes, & sine scientia Christum quasi imitantes a nobis ad Arianismum persidi Transfuga facti sunt; quare hanc propriam Ipsis ( ut Christum, ita & Sacra ejus irreverenter tractantibus ) & tanquam minus honestam ac religiosam, simplicioribusque admodum scandalosam, Ceremoni am rejicimus. Posthac in Synodo Gen: Wlodiflaviensi, A. D. 1583. Jun: 19. cum Socinus jam per 4. Annos in Polonia manfisset, Harmonia trium istarum Confessionum de novo confirmata est, Actu 4. Prohibitum quoque est, libros aliquos proprio arbitrio publicare, sed eos solos qui à superioribus in Ec-D 2

Ecclesia examinati suerint & approbati. Act. 5. Repetitur irem Decretum contra sessionem ad mensam Domini, ne in usu sit in ullis sui Consensus Ecclesiis Polonia, & Lituania &c. Nam hac Caremonia, aiunt, (licet cum cateris, libera) Ecclesiis Christianis, & catibus Evangelicis, non usitata, tantun que infidelibus Arianis, cum Domino pari solio sese collocantibus, propria. Cum itaque sessio potissimum occasione, & malo auspicio Illorum, qui miserrime ex nobis exciderunt, & Dominum, qui nos redemit, abnegarunt, in consuetudinem irreplit aliquot nostris Ecclesiis, rogamus & hertamur omnes istos Cæius, & Fratres nostros in Domino, ut sessionem commutent in Ceremonias nobis in Ecclesiis Evangelicis per Europam consuetas, &c. Act. 6. Denique in Synodo Gen: Torunienfi, que habita est A.D. 1502. Aug. 21. Acta priorum Synodorum Generalium denuo confirmantur, & tres Fidei Confessiones unanimi Consensu approbantur, quarum primaria Capita distincte enumerantur; & præcipue faciunt contra Socinianos ut ex Titulis apparet. Unde concludent, Se per hunc consensum in Doctrina, & se invicem mutuo conglutinare, & ab omnibus Hareticis, Sectariis, & blasphemis Idololatris, Apostolicam & Orthodoxam Fidem adulterantibus, sejungere. Ibidem etiam actum est de conservanda ac tuenda puritate Doctrinæ de Deo, ejus essentia, & Personis propter eos qui à voce Trinitatis abhorrent; & decretum, ut qui ea voce uti nollent tanquam de fide suspecti, ex Cœtu Evangelico excluderentur. Decretum autem de hoc consensu in hæc verba for matum est -- Con-Sensum nostrum Evangelicum Sendomiria. A. D. 1570. institutum, & eodem Anno Consignatione Posnaniensi illust: atum, ac pestea Ceneralibus Synodis, Cracoviensi, Petricoviensi, & Wlodislaviensi auctum, stabilitumque, prout

prout ista in Exemplari Torunii, Latine & Polonice A. D. 1592. excuso continentur; universi hac nostra Generali Toruniensi Synodo comprobamus, atque confirmamus; & contra Adversarios, qui tam verbis, quam Scriptis hactenus, Discordiam, o fictum confensum nobis Evangelicis objectare ausi sunt, hunc verum Consensum sincere nos amplecti & fovere, at que secundum eum in sancta concordia vere conjunctos esse profitemur. Deinde sequitur - Quilibet minister Evangelicus in Regno Polonia, & magno Ducatu Lituania, ac cateris Provinciis adjunctis, tenebitur bunc confensum ( cui bos quoque Synodi Toruniensis Canones incorporamus ) non tantum habere & legere, sed etiam ex Prascripto illius, & Canonum in eo expressorum, tum ipse agere, tum Cætum sibi commissum gubernare. Et paulo post -- Quicunque in Doctrina Evangelii Dei nobiscum non consentit, & qui Idololatriam aut Haresin amplectitur; denique qui concordiam nostram dirimit, neque consensum Nobiseum retinere vult, Pænam superius descriptam, sine ulla dilatione, reipsa sustineat; viz. ut minister & munere ministerii, & loco privetur: Patronus vero, ut ministro multetur, & contra ejusmodi excommunicatio vibretur. Et in Præfatione ad Acta harum Synodorum, profitentur hoc modo --- Addicti Sancte Concordia, & operam dantes adificationi Ecclefia atque extirpationi Scandalorum, nos qui in Potonia Regno idololatriam Antichristi rejecimus, & omnes Herefes Christiane Fidei, Symbolo Apostolorum, Niceno, & Athanasiano &c. adeoque Authoritati Scripturarum repugnantes, vitamus, ac puram Evangelii Doctrinam sincere profitentes, & exequi studentes, Evangelici vocamur.

t

n

e

r

n

).

i

i,

€,

tt

§. 37. Tot, tantosque Adversarios expertus est Socinus, cum ipse Catholicæ Fidei, & Ecclesæ Authoritati adversaretur. At quod adhuc magis mirum

eft. & notatu dignum, ex horum numero erant, non folum Orthodoxi, qui reformationem errorum legitime instituerant, sed & ipsi Sectarii, qui una cum ipso à Catholica Fide desciverant. Anabaptista, Mennonita, Judaizantes, Chiliatta, imo, & ipli Principes Anti-Trinitariorum, qui primi libis Latine editis fuam Hæresin disseminaverant, & viam Socino straverant. Tales erant Jac: Palæologus, & Franciscus Davidis in Tranfylvania, quibus postea accessit Christianus Franken in Pojonia. Atque his jure addi potest Eraimus Joannis Arianus. Eraimus hic Scholæ Rector aliquandiu fuerat Antuerpiæ, ubi cum Hæresis suæ librum clam emissset, Gulielmus Princeps Auriacus, re cognita, conatus ejus tempestive repressit, ne error exitialis se latius diffunderet; Illumque aufuge e coegit in Transylvaniam, ubi Arianimum palam docuit in cœtu Claudiopolitano, cujus Minister erat. Hic autem, utcunque Anti-Trinitarius, Sententiam tamen ab illa Socini diversam tennit. Ajebat enim, Christum fuille Substantiam spiritualem à Deo ante reliqua omnia creatam, que postea carnem nostram induit, conceptus ex Spiritu Sancto in utero Beatæ Virginis: Socinus autem afferuit, Christum fuille nudum Hominem, neque ullatenus extitisse, antequam natus effet ex Maria Virgine. Hoc enim cum Faulo Samosateno, ac Photino tenuit: cum Ebione item ac Cerintho. Cum hoc Erasmo Socious Disputationem iniit Cracoviæ, quæ finita est Novembris 30. 1584. Eamque postea edidit Socinus, & Moscorovio dedicavir, sc: Iunii 16. 1595. Atque extat inter Illius Opera.

8. 28. Quod autem spectat ad Alios Tres, qui jure dici

m

ni

t.

li i-

it

1-

possunt Triumviri Anti-Trinitariorum, illi ulterius extenderunt Dogma Socini de natura Christi; & Principiis iisdem cum Illo insistentes, qui Christum nudum Hominem ex natura sua Deumque solummodo factum affirmavit, Adorationem Deo foli debitam, atque Invocationem, Eidem denegarunt. De Jac: Palæologo ita queritur Socinus in Epistola ad Marc: Squarcialupum--- Annon primus Omnium in Transylvania Sententiam illam maxime impian & detestandam de non adorando, neque invocando Christo, docuit, & scriptam reliquit? Nonne ejus Doctrina hodie, que à quibusdam Francisci Davidis esse creditur, integra eaque non pauca Ecclesia in Hungaria fadissime sunt corrupta? Nonne ic in Lituania alterum quendam Franciscum Davidis, quantum in se fuit, jam excitavit, & Provincia illius Ecclesias suo veneno infecit, ab ipsiusque Polonia Ecclesiis jam fere divulsit ac separavit? Tom: 1. P. 365. col: 2. Franc: Davidis fuccessit Jac: Palæologo, & eandem Hæresin docuit sin Transylvania. A qua ut Geo: Blandrata eum averteret, Basilea Socinum accersivit. Quod ut commodius efficeret, utrumque in eadem Domo hospitari fecit per quatuor Menses, ut familiarius inter se conversarentut, & habitis mutuo Colloquiis in eandem Sententiam de Christo convenirent. At Franc: Davidis suæ Opinioni sirmiter addictus & Famæ tuendæ avidus, quam apud Discipulos suos jampridem comparaverat, Eadem apud Eosdem publice prædicare denuo cæpit; propter quod, à Principe Transylvaniæ in Carcerem conjectus est, ubi non longe post, Diem supremum obiit. Hujus Incarcerationis, Mortifque sequentis invidiam sustimuit Socious, ex opinione Quorundam, licet e-D 4 am am à se amovere studiosissime siteretur. Christianus Franken utrique succedens, idem Dogma acerrime desendit, & summo studio propagavit in Polonia. Cum Hoc ergo solennem Disputationem instituit Socinus, quam & habuit, in Aula Christophori Paulicovii, mense Martio. A. D. 1584. Extat hæc Disputatio de Honore Christi inter op: Socini. Tom: 2. P. 707. & quamvis ei adjectæ sint Notæ non paucæ, & Responsiones ad ea quæ Franken dixit; ut & Correctiones quædam Eorum, que Ipse Socinum dicentem facit, (sive à Socino, sive potius ab aliquo Illius Discipulo superadditæ) attamen, quantum Mihi videtur, potiores Fartes tulit Ch: Franken in ista Disputatione, prout isthic reserve.

S. 30. Hi Tres Anti-T initariorum Antelignani, Socini conatus præcipue impediebant in Doctrina fua propaganda, & Cœtibus colligendis. Neque ulli ex omnibus iis, quos expertus est, Antagonistis, ei adeo molesti erant, ac Hi; neque in quibus refellendis solicitius elaboravit. Siguidem suis Ipsius armis Illum petebant, cum in iifdem castris educati fuissent, & Militiæ Socinianæ Artes probe edocti. Quibus, eorumque Discipulis, dum os obstruere conatus est, Argumentis undiquaque petitis; cum tandem loca S. Scripturæ à se contra eos allata eludi videret, & in alienum sensum perverti, prout & Ipse multoties secerat, tum in novis suis Dogmatibus exinde astruendis, tum in Telis Antagonistarum repellendis, necesse habuit acerimus hic Ecclesiasticæ Traditionis Hostis Veterumque Ecclesiæ Patrum Contemptor, ad Afylum, tandem confugere. Ut patet, inter Alia quadam, ex Epistola 3°, quam ad Matthæum Radeer-

Po.

in-

to-

X-

p:

tæ

uæ

m,

10,

æ)

es

ut

ia-

ue

ıi-

ii-

is

0-

DS

e-

a

n

n

-

d

a

Radecium scripsit, quem non longe à fine illius ita compellat, & cum eo verecunde expostulat de Adoratione & Invocatione Christi, de quibus ille plurimum dubitavit, an debitæ fuerint vel non, ac proinde licite -- Etfi veriffimum eft, inquit, quod ais, hic de Re omnium maxima agi, nihilest tamen quod Nos suspensos sive ancipites, qualem Te esse confiteris, hac in Re tenere debeat. Imo, quia de Re omnium maxima in Religione nostra agitur nihil prorsus est cunctandum; sed apertissima Veritas statim amplettenda, & mordicus rotinenda. Nam unde factum elle existimas, ut ab ipso ferme nascentis Ecclesia Christi Initio, usque ad nostra Tempora, tot viri, adeo ut nullus sit Numerus, non minus Pietate quam Doctrina clarissimi, tot spfius Christi fanctissimi Martyres, eum alioqui gravissimum errorem secuti fuerint, quod Christus sit unus ille Deus, qui omnia creavit, aut certe ex Illius substantia propria genitus; nisi quia nimis aperte in san-Etis literiis ea illi tribui animadverterunt , que soli Deo tribui consueverunt; & inter Catera, potissimum Adorationem & Invocationem; Eave a quibus Adoratio & Invocatio; illa, ut prorsus debita; Hec, ut plane conveniens, nullo pacto sejungi possunt. Noli igitur, rogo & obsecro Te, Veritati manifestissime quicquam repugnare, & summum ac prastantissimum Christiana Pietatis Mysterium ac Fundamentum agnosce. Supremam sc.innos omnes datam à Deo inperpetuum prasentem Potestatem & Gubernationem. Hæc Epistoia data est die 8. Jan : A. D. 1586. Cracoviæ. Extat autem, Op : Soc : Tom: 1. p. 391. col: 2. Atque eadem Clausula repetitur in Tract : de Ecclesia, prope finem. Quæ verba Socini, ut Mihi videtur, observatu dignissima sunt; idque non solum, quod in

in his coactus fit fateri, Christum esse unum illum Deum, qui omnia creavit; aut certe ex illius propria substantia genitum; atque adeo non effe Creaturam, nudumque Hominem, qui non extitit, antequam ex B. V. Maria natus esset; quod alibi toties assirmat, variisque Argumentis, quantum in se est, propugnat ) sed etiam, & multo magis, quod hoc afferere cogatur ex Authoritàte veterum Ecclesiæ Doctorum, qui (ut verissime inquit) nimis aperte in S. Scriptura ea Christo tribui animadverterunt, quæ foli Deo tribui consueverunt; &, inter cætera, potissimum Adorationem & Invocationem. Unde & Eum obnixe rogat , ne manifestissimæ Veritati quicquam repugnare velit. Porro, constet modo sibi Socinus Illiusque Discipuli Magistri sui Dictatis auscultare velint, ut ad candem Regulam catera sua Dogmata examinari patiantur, riteque sic examinata ad Illam conforment, neque aliud, neque amplius quidquam ab eis petimus. Sed quis non videt, ex hoc Concesso, totum Socinianismum illico ruiturum, & abolitum iri ex Ecclesia; nimirum fi Inretpretatio S. Scriptura ab antiquis Patribus allata, qui Fidem Christianam Pietate simul ac Doctrina adornarunt, & Martyrio infuper confirmarunt, pro vera & Authentica accipienda sit; & si Omnes Interpretationem eam oppugnantes, in manifestissima veritate oculos claudant.

6. 40. Interim hic advertere lubet, ad quas angustias redactus suerit Socious, cum ad Scripturam solam appellaret in Dogmatibus suis astruendis; nempe, ad Scripturam suo Ipsius sensu expositam, seu potius, in Eum detortam. Quippe nihil mirum erat, si Discipuli Illius, Aliique cuiuscunque

il.

illi-

non

ex-

od

an-

lto

tà-

Mi-

ri-

oui

0-

ixe

re-

lus

ta-

g-

ita

li-

vi-

CO

ım

al-

ri-

t,

m-

fe-

ias

p-

u-

X-

pe

uue iuscunque Generis Sectarii, Interpretationes ejus non illico, & fine examine admiterint, fed in fuo quifque sensu abundaret. Liberum enim erat cuicunque alteri, æque ac Socino, sentire quicquid sibi visum fuerit, suisque Placitis asserendis Scripturam adaptare. Nam tic merito poterant arguere. Cur Alios fuum ad fenfum admittendum astringeret, qui fensum antiquitus receptum in tot Fidei Articulis fattidiose rejecerat? Cur Authoritatem aliquam in Socino agnoscerent, qui Ecclesiæ Catholicæ veterumque illius Doctorum Authoritatem omnino sustulerat? Quo jure Socinus Illud improbaret in Aliis, cujus Ipfe toties Exemplum dederat? Hinc factum eit, ut Socinus cum videret parilem & dogmatizandi, & interpretaudi licentiam, quam lpfe fibi arrogaverat, ab Aliis itidem usurpatam, necessarium sibi tandem putaret, Veterum Authoritate, tanquam Ajacis clypeo, se defendere, quam prius admodum vilipenderat, & a se contemptim abjecerat.

& 41 Atque idem fere senserunt uniuscujusque etatis Hæresiarchæ; nuperius autem in Anglia postra primarii Schismatum hic gliscentium Authores atque Patroni. Hi etenim, cum, spreta Ecclesiæ Authoritate atque conculcata, Hierarchiam, Cultum Dei publicum, Consuetudines antiquitus receptas, Ceremoniasque decoras ac laudabiles, incautius oppugnassent, istiusmodi Argumentis temere usi, quæ omne Regimen Ecclesiasticum, Ordinem totum atque decorum publici Cultus, Consuetudines omnes Ecclesiasticas, etiam ex vetustissima traditione derivatas, Praxique Catholica stabilitas; ritus demum quoscunque, etsi in se laudabiles, si modo Authoritate

n

d

humana præscriberentur, pro illicitis damnarunt; paulo post experti sunt quamplurimos suorum Discipulorum & iisdem Argumentis armatos, & iisdem Magistrorum suorum vestigiis insistentes, Omnia illa impetere, & certatim demoliri, quacunque hi novi Ædificatores, in veteris Ecclesia à se prius demolitæ loco, erexissent. Hinc Omnia statim pellundata funt, Politia Ecclesiastica, Ordo Cultus divini, lectio S. Scripturæ, cum Presibus & Hymnis ei connexis, Recicatio Symboli, usus ipsius Orationis Dominica, Padobaptismus, sacra Synaxis, & Cætera fere cuncta antiquitus recepta & universaliter in Ecclesia antehac observata; Schismatis Authoribus sero tandem sapientibus, & velint, nolint, ad Ecclesie primitivæ Doctrinam Praxinque (at frustra ) appellantibus, quas in Matre Ecclesia, à se diruta atque destructa, cum Tempus effet, agnoscere noluerunt. Aden temere & imprudenter, ne quid durius dicam, agunt omnes ii, qui ex Ignorantia vel Incuria; multo magis, qui ex Superbia, vel Invidia & Malitia Ecclesia Primitiva Scita & Instituta, qua ad Posteros derivata sunt, & ab Eisdem universaliter accepta convellere amant; cum facillime prævidere possent, si modo Mentis oculos ape ire, animumque, vellent advertere, Fo; omnes, qui Veterum Authoritati detrahere student, Eadem Opera suamomnino deftruere.

6. 42. Hæc habui, quæ dicerem de Socino Ejusque Sociis ac Discipulis; deque Artibus iis atque Opportunitatibus, quibus uti solebant in Hæresi sua disseminanda. Restat, ut quædam Illorum
Postulata recenseam, quæ non parum faciunt ad
illius Argumenti elucidationem, quod præ manibus
habemus;

int;

um

, &

es,

uæ-

efiæ

mia

rdo

bus

afus

cra

ep-

ata;

us,

tri-

luas

ta,

te-

· a-

alto

litia

Po-

iter

lere

ue,

ita-

de-

E-

at-

Hr.

rum

ad

bus

nus;

habemus; ut & ulteriorem Eorum Confirmatio nem, quæ prius asseruimus. His adjiciemus Catalogum istorum Dogmatum, quæ in Socinianorum Scriptis occurrunt, cum perniciofiffimis eorundem Consequentiis; Hypocrisin item, &miserrima subterfugia Socini, reliquorumque Anti-Trinitari. orum; Denique Postulata quædam ex nostra Parte proponemus, quæ ab iis concedi & æquum, & necesse est; nist rectæ Rationi simul renunciare velint, suisque Ipsorum Concessis, qua hisce postulatis præfiximus. Postulata autem Sociniano um triplicis Generis atque Gradus funt; quædam fc; fatis æqua; quædam, prorfus iniqua; quædam item in medio quasi Ordine constituta, quæ non nisi Sensu restricto, & limitatione adhibita, concedi par est.

S. 43. Primo, quædam Illorum Postulata æquitatem quandam præ se fe unt, si commode accipiantur Quod vero ex æquo petunt, æquum est ut obtineant. Hæc autem fere funt; quæ ut plurimum excerpfi ex libello loachimi Stegmanni de Judice & Norma Controversia um Fidei. Viz: 1. Quod Intellectus humanus Divinorum æque ac Humanorum rationem postulet. 2. Quod Spiritus Sanctus non tollat Rationem, sed excollat. 3. Quod Ratio humana æque indeterminata, five indifferens fit ad Divina, ac ad Humana; licet non æque apta & idonea. 4. Quod Authoritas omnis, quoad Agnitionem, à Rationis Judicio pendeat. 5. Quod Fides præfupponat & fequatur ludicium, tum Rationis, tum Sensus. 6. Quod Religio Rationem exigat, & ad Eam appellet. 7. Quod Veritas S. Scripturæ, non nisi Rationis Judicio examinetur atque dignotcatur. 8. Quod omnia Cer-

tamina

tamina olim exo ta, non folum inter Ethnicos Philosophos de Rebus nature inter se mutuo pug. nantes, fed etiam inter eoldem Paganos, Iudæos & Hæreticos cum Christianis Catholicis (quæ olim & acerrima, & innume a fuerunt ) quæcunque tandem confopita funt, ex Infidelium & Heterodoxorum Convictione, non nisi Ratione ludice determinata sint atque composita. o Quod non omnino necesse tit omnes lites, etiam minoris Momenti, à publica Authoritate in Ecclesia definiri. Satis est quod Opinionum fibi adversantium Patroni eo usque in officio contineantur ut neque prædicando, neque scribendo, Pacem Ecclesiæ perturbent & Hæresi aut Schismati viam adaperiant. 10. Quod Nihil reperiatur in S. Scriptura Fidei nostræ propositum, quod Logicæ Regulis minime congruat. Logica vero est Ars Ratione bene utendi. i i, Quod in fingulis Controversiis inter Doctos hodie agitatis, Rationis nostræ ludicio innitamur, quoties alterutri Parti Assensum præbemus. Cur enim Quispiam e Nobis hujus potius quam diversum aut contrarium sentientis Opinionem sequitur, nisi quod Eam Cæteris meliorem judicat? Quo autem Judice hoc censet nisi sua Ipsius Ratione? 12. Quod in Abfurda quam plurima necesse sit incidere, qui Rationis ludicium abnegat. Vel enim, inquit Stegmannus, agnoscis Me Rationes tuas, sive Argumenta posse dijudicare, vel non? si Illud, Rationem agnoscis Judicem: sin Istud, Cur non tantum surdo narras fabulam , sed & eadem opera multis Mihi verbis persuadere conaris, Me surdum esse? Deinde, vel intelligit Adversarius, que Ipse contra Rationis Judicium profert, vel minime. Si Hoc, Nihil agit: Sin Illud, Ration is ipfins , enjus opeintelligit , Judicio,

aut vera censet, aut falfa. Si vera censet, cur Rationis Judicium damnat? sin falsa, quomodo pugnat, mecumque contendit ? An Me crediturum existimat Ipsi ca dicenti, que Ipse falsa esse Judicat? Sin Rationem Sanam in Judicio Suo adhibet, cur contra Ra. tionis Judicium disputat ? 13. Quod Satanæ in hac Re versutia potissimum appareat, dum sacrarum literarum acerrimos Patronos atque Assertores, omni Rationis Judicio in iifdem exponendis privare nititur; idque sub ipsius Religionis Prætextu. Unde fit, ut S. Scriptura, Reformatorum pia Industria quasi restituta, parum aut nihil piis lectoribus & Auditoribus prosit, tum nihil Ipforum Hostibus obsit. Siquidem hoc pacto. quantum in fe est, verbum Dei suo Fructu privant, & absurdissimis quibusque Absurdis latam fenestram aperiunt; tandemque in Prædam cedunt, aut Pontificiis, aut Fanaticis: nimirum aut Illis, Fidem implicitam postulantibus; aut His, peculiarem Spiritus S. Illuminationem prætendentibus. 14. Quod Fides præsupponat Intelligentiam, viumque proinde Rationis; atque adeo, quod Homo maxime spiritualis Ratione uti cogatur. 15. Quod Ratio de Nihilo sententiam suam ferre possit, nisi Judicium illius Principiis certis & idoneis nitatur. Hec autem funt, vel communia Rebus naturalibus ac divinis, vel propria S. Scriptura. Quicquid vero Ratio rite colligit, vel ex His, vel ex Illis, neutiquam potest S. Scripturæ contradicere. 16. Quod non pauca Theologica fint. qua è Principiis philosophicis, & è consideratione Rerum naturalium atque humanarum cognosci queunt. Reliqua autem, quæ fine S. Scriptura cognosci nequeunt, potius supra Naturam vel Philosophiam.

puglæos m &

dem Confint

oubuod of-

que aut reum,

vefinis,

iam con-

Junod

qui eg-

agrdo lihi

de, onis it:

cio,

losophiam, quam supra Rationem esse dicenda funt. At hoc Postularum non est admittendum. si intelligatu: de Ratione mere naturali. Concedi autem potest de Facultate Rationis in sese absolute spectata. Hæc enim in vere Fidelibus cælitus illuminata est, & Spiritus Sti auxilio supra vi es nativas elevatur. 17. Quod Ratio sufficiat ad Cognitionem corum omnium quæ funt ad Salutem necessaria. Hoc etiam Postulatum admini bene potest, si modo intelligatur de Ratione è S. literis probe edocta, quæ ista Omnia satis a perte proponunt cuicumque lectori Rationis fanz compoti, & que inibi legit, ferio confideranti. 18. Quod Deus, atque Res onnes divinæ, ad nostram Salutem spectantes, quarumque cognitionem Deus à Nobis requirit, à Racione humana vere percipi possint, etsi non persecte, & Conceptu Rei perceptæ adæquato. Nam ut Universalia intelliguntur à Nobis, etsi non per Species a rebus sensibilibus desumptas; sic & Spiritus resquespirituales. Ad cognitionem autem Dei, triplici via pervenitur, sc : Causalitatis, perfectionis, & Remotionis omnis Imperfecti. Primo, via Caulalitatis; quæcunque enim in hoc Mundo cernimus, vel non cernimus, à Deo creata fuisse intelligimus; & ex his Operibus intellige e datur, quis & qualis & quantus sit Opifex universorum Deinde ex Facultatibus & Operibus caterisque Cre aturarum Perfectionibus, quibus Aliæ Alias excellunt, & que hic illiamaxima tum Specierum, tum Graduum varietate, inter Eafdem disperguntur, colligimus perfectionem Dei Creatoris, à quo singulæ processerunt ac tanta varietate distributæ sunt Necesse est enim, ut hac summe sit in se & eminentillimo

cenda dum, Conce. 1 fefe elibus fupra fficiat ad Salmitti one e tis a. fanz i. 18. **Itram** Deus per-Rei

itelli-

rebus

e fpi.

i via

Re-

aufa-

erni-

e in-

atur,

orum

Cre-

xcel-

fin-

funt.

emi-

Timo

Gradu universas Persectiones in singulis Creaturis fpectabiles comprehendat & exuperet, ut fol radios luminis per Aerem, & Oceanus aguas, Fluviorum & lacuum, per Terram dispersas. Denique, quicquid Imperfecti discernimus inter Creaturas, à deo removere discimus, quippe qui est ens in se omni Modo, Graduque perfectum, ficut est Fons omnis Perfectionis inter Creaturas distributæ.Hinc est, quod dicimus, Deum ese increatum, infinitum, immaterialem, immobilem, invisibilem, incomprehensibilem, immensum, immortalem. Enimvero, hujusmodi Rationis nostræ Perceptio, etsi in fua natura imperfecta fit, neutiquam tamen spernenda est, cum neque nulla Cognitio sit, neque falla. Nam Adæquatio nostri Intellectus cum re intellecta non eo extendi debet ut in se comprehendat omnimodam Rei intellectæ perfectionem, & ex adverso, omnem impersectionem ex parte sui prorfus excludat. Tum enim paucissima, etiam ex Rebus naturalibus, à nobis vere cognoscerentur. Sufficit autem ad veritatem Cognitionis, Conceptuum nostrorum cum re ipsa Convenientia, ejusmodi sc: qua Nihil Intellectui nostro repræsentetur, quod in re ipfa non fit; nihilque, quod in re insit, negetur. At si Plura sint in re ista, quam per speciem intelligibilem Rationi nostræ offeruntur, Species illa imperfecta quidem dici potest, sed non falfa. Imo ob id ipsum Conceptus impersectus est verus, quia perfectus effet verus; cum Imperfectussit Pars Perfecti. Si ergo Totum tale est, partem esse talem minime dubitandum est E.C. Siquis Equum toto Corpore album, pedibus album diceret; quod lilos folos videret, aut meminerit esse albos, Conceptus esset imperfectus sed in se verus. At Siquis Conceptum

Conceptum imperfectum pro perfecto venditet, & hoc tandem quod concipit, Rei conceptæ inesse pronunciet; negans interim, Alia plura inesse, que tamen revera insunt, vel etiam contrarium ponens, Conceptus Illius non dicendus est imperfectus, sed plane alterius Generis ac proinde fallus; idque ob hoc Ipium, quod perfectior Conceptus verus effet. Pars enim non est Integrum. E. C. Siquis E. quum toto Corpore album Pedibus solis album esse diceret aut ex aliqua parte Corporis nigrum. Ita quoque, fiquis porcum pro Ove aut Ægrotum pro Sano conciperer. 19. Quod neque. sensus, neque Ratio nostra, fallatur circa propria Objecta, debito modo disposita; cum se: ipse facultates nostræ sanæ sunt, atque O gana Illarum illæsa. Quomodo enim errare possumus in exercitio nostrarum Facultatum, Causis omnibus Erroris remotis? Imo, plerumque in nostra Potestate est, si modo hoc Ipsum ageremus vsumque diligentem Mediorum a Deo & Natura nobis concessorum adhiberemus omnem Erroris Causam in Rebus majoris momenti, non folum advertere, sed & amovere; adeoque Errorem inde enascentem, aut prævertere, aut corrigere. Certe, haud credendum est, Omnes Homines, in re eadem, eodem plane Modo, fimul errare 20. Quod Certitudo ibi poni debeat, ubi Dubitatio locum non habet; & quod hujufmodi Certitudo suos Gradus habeat. Dubitatio enim ibi dicitur esse, ubi in utramque Partem, vel reipsa sunt, vel esse videntur, Rationes æque va-lidæ; ita ut, quo Te vertas inter has duas, vel non omnino, vel non æque saltem appareat; ut cum Statera in æquilibrio se sistit, ex æqualitate Ponderum in utraque lance positorum. Quamprimum autem

,&

esse

ns,

ob ef-

E-

m

m.

m

ne-

a,

10-

10m

I-

do

0-

e-

ris

;

e,

n-

,

t,

If-

e-

el

a-

el

it

1-

n

n

autem majus aliquod Pondus alterutri lanci imponitur illico tollitur hoc Æquilibrium, altera lance deprella, & altera elevata. At ficut multi funt Gradus præponderationis in Statera, seu ( quod idem est) elevanda hujus lancis, & alterius deprimendæ; ita quoque Se Res habet in Affensu mentis nostræ. Quamprimum enim alterius Partis Rationes præponderant, certitudo fit, Animo extra Dubitationem collocato; cum Assentus noster subsistere posit, quasi in spatiis intermediis. Hoc vero sit, cum hujus Parcis Rationes, licet alicujus fint Ponderis, non tamen æquipollent adversæ Partis Rationibus, sed eis locum cedunt. Certitudo quippe oritur ex majori quali gravitate Argumentorum unius Partis præ Altera, quæ infert Concludendi necessitatem. Etsi enim multitudo quoque Argumentorum non parum valeat, per se tamen sumpta haud quicquam efficit, nisi singulis Argumentis aliqua Gravitas, seu vis probandi insit. Tunc demum, ut in exercitu -- que non projunt Singula, Juncta juvant. Cæteroquin, vel una Ratio firmiter concludens, longe plus valet, quam ingens futilium & leviuscularum nume us. Quanto magis, fi Singulæ adeò firmæ fint, ut per se etiam, sine Aliarum auxilio, sufficere possint? 21 Quod nihil Deo imputandum sit, quod Justitiæ & Æquitati palam repugnat. Itaque. siquid occurrit in S. Scriptura è quo p ima fronte Tale quidpiam consequi videatur, Cuivis pio & cordato in Illud fedulo elaborandum est, ut commoda Interpretatione adhibita ita explicetur, ne lniquitatis minimam Particulam Deo omnis Æquitatis, & Rectitudinis Fonti imputari necesse sit. Hoc vero postulatum admitti sine dubio debet, prout verba sonant, at non in sensu Socialanorum; E 2 qui

qui illud statuunt in Deo iniquum esse, quod revera Tale non est, cum S. Scriptura Illud Deo diserte attribuat, & Ecclesia Christi Catholica idem semper afferuerit. E. C. Impuratio peccati primorum Parentum toti humano Generi; Mors Christi innocentis pro redemptione nocentium, cum satisfactione pro Peccatis & imputatione Justitiæ Illius, per fidem applicatæ cunctis salvandis; Æternitas item penarum in Gehenna pro peccatis in Tempore admissis. 22. Quod Fides neque cogatur neque ex voluntatis imperio dependeat. Equidem Homo exterior cogi potest vel ad sidem istam abnegandam, quam intus & in Corde amplectitur; vel ad Fidem istam, sive Religionem aperte profitendam, quam intus & in corde negat; fed interior Homo, five Animus, immunis est ab omni externa vi quæ ad Cor penetrare nullo modo potest. Quicquid ergo Homo credit, sponte credit, non coactus. Imo, ( quod ultra demonstrandum est ) nemo aliquid credit, quia vult credere, sed quia ejus Intellectus, idoneo aliquo Argumento, de Rei propositæ veritate convincitur. Hoc autem à Pico Mirandulano quinque Argumentis probatur. viz Primo, non est in potestate nostra judicare, hoc vel illud esse aut non ese, ex solo voluntatis arbitrio. Siguide comperimus, quoties aliqua Res dubia proponitur, de qua mens nostra nihil determinavit in hanc illamve partem, quod in neutram propendeamus, priusquam accedat aliqua Ratio convincens, aut experimentum proprii sensus, aut Testimonium Alicujus side digni, quod faciat alterutram præponderare. Secundo, nemo potest alicui Propositioni assentiri, aut veram effe concludere, nisi sibi vera appareat. At hac veri apparentia, non dependet, aut procedit ex Actu folius

folius voluntatis, sed ex Rei ipsius evidentia, aut ex Testimonio Alterius. Tertio, etsi Actio Intellectus, quoad exercitium, pendeat à voluntate, nimirum, in cogitando de Re proposita, vel ab ea se avertendo; non tamen quoad Specificationem, hoc est, quoad Assensom, vel Dissensom. Nam hi mentis Actus, qui sibi mutuo contrarii funt, fundantur in, & p.ocedunt a diversa atque contraria Rerum ipsarum Apparentia, cum respectu ad lumen istud mentis nostræ, quæ juxta istam Apparentiam de Re proposita judicat. Quarto, solum voluntatis mandatum non potest efficere, ut Homo credat illud, de quo Rationem idoneam reddere paratus esse debet, quoties Hoc ab eo serio postulatur. Sic autem se Res habet in Fidei Christianæ Dogmatibus, ex Petri præcepto. 1 Pet. 2. 15. ut & ex consona sententia atque Praxi omnium Theologorum: Inter cæteros autem, Scotus Proleg: in Sent. qu. 2. octo Argumenta adducit huc tendentia, viz. lumen Prophetiæ, Harmoniam five Contensum librorum 5. Scripturæ, diligentem Inquisitionem eorum qui Evangelium primo receperunt, Authoritatem atque Gravitatem Sacrorum Scriptorum, rationabilem veritatem Rerum Scriptarum, cum absurditate contrariorum errorum; perpetuam stabilitatem atque Constantiam Ecclesiæ, tum in Duratione, tum in side; & Miracula Fidem confirmantia. Quinto, si dentur Duo, quorum Hic diferte credit, quia vult; ille autem diferte recusat eandem Rem credere, quia non vult; neutrius Actus est Alterius Actu rationabilior; sed è contra, uterque in hoc se gerit Tyranni instar, aut Hominis pervicaci Ingenio præditi, cui folum Arbitrium pro lege est -- Sic volo, sic jubeo, stat pro Ratio. ne voluntas. Quis autem tam impius est, ut dicat, E 3 Christi-

era atper en-

one fi-

advoex-

dem dem dam five

ad

mo, cre-

uin-

t in non nus,

nens em,

ccetum

gni, neram

veri

lius

Christianos non majore Ratione credere Evangelio. quam Infideles recufant? Pico affentit Card : Cameracensis, Sent. qu. 1. Art. 2. Sicut impossibile eft, inquit, affentiri fine Ratione, ita videtur Impossibile af. fentiri plus, quam Ratio probat vel probare videtur. Durandus pariter in 3um Sent. Dift. 24. qu. 3. Num. 7, 8. Ratio non totaliter dimittitur à Credente. Imo, non est possibile aliter Credere, Paltem meritorie. Cum enim Credere fit quoddam Affentire, Affentire autem Nemo potest, nisi ei quod apparet verum; ergo oportet ut Illud quod creditur, appareat verum Rationi, vel in fe, vel ratione medii, per quod affentitur. Et si non in se, sed tantum ratione medii, Illud medium apparebit verum, vel in fe, vel per aliud medium. Et fi non est Processus in Infinitum, oportet quod deveniatur ad Primum, quod apparet Rationi effe ve um in fe, & feeundum fe.

5. 44. Hæc funt ista Socinianorum Postulata, que æquitatem aliquam præ se ferunt, adeoque concedi ex æquo poltulant. Restant Alia, quæ vel prima specie iniqua sunt, vel fraudulenter & simelatorie propolita, vel saltem non nisi sensu limitato concedenda. Extant autem apud eundem Stegmannum, in libello Ejus paulo aute memoraco, viz: de Judice & Norma Controversiarum Fidei Primo, Hoc modo Quaftionis statum ponit de Judice Controversiarum, inter Pontificios ac Socinianos, p. 36. &c: Publicum illi Judicem volunt, Isti Privato contenti sunt. Illi ad Unum istud munus restringunt, isti Omnibus judicandi libertatem relinguunt. Illi Talem requirunt, qui Aliis Sententiam dicat; Istis sufficit, si Quisque sibi ipsi quid verum, rectumque sit dijudicet. Illi, suum Judicem perpetuo ex Spiritus Santti Afflatu pronunciantem faciunt;

Isti suum sana Rationis Dictamen segui affirmant. Illi, Judici suo omnes alios Homines obligatos esse volunt; hi suo Neminem , nisi ipsum Judicantem , subiiciunt; eo quod sibi, non Aliis judicet. Necesse enim est, ut ait Becanus, ut sit aliquis Judex publicus, qui cum Authoritate, decernendi ac definiendi inter Partes litigantes, Potestatem habeat. Comp: 1. 1. c: 5. Hæc ille. Quæ Verba Stegmanni fatis oftendunt, qualem Judicem Sociniani velint, qualemque folum agnofcant. Equidem nos, Pontificem Romanum Controversiarum omnium in Ecclesia Judicem, minime agnoscimus, cujus sententiæ definitivæ omnes obsequi teneantur; multo minus Infallibilem, & ex Spiritus Sti Instinctu femper pronunciantem. Interim, visibilem & publicum Judicem, seu potius Judicum Consessum, in Ecclesia agnoscimus, & ad lites in ea terminandas necessarium ducimus; ut fine quo, nec Veritas, nec Pax, in Ecclesia conservari possit. Hoc enim & experientia, & ipsa Ratio demonstrat. Atque eadem Ratio luculenter ostendit, quam irrationale & absurdum sit, suam judicandi libertatem unicuique Privato relinquere, ab omni humana Authoritate Solutam atque independentem; quasi Nemine omnino indigeret, qui eum dirigat, Eique præscribat, in Rebus ad Fidem spectantibus; cum tamen, vel ipsis fatentibus, Omnes neutiquam esse possint Judices idonei, ad Sententiam de hujusmodi Rebus commode serendam. Siquidem idem Stegmannus, p. 73. Ad sanitatem Rationis, ac proinde ad rite judicandum vires Nature integras, vegetasque requirit; singularem Judicii acrimoniam Animique probitatem; immunitatem à Vitiis, pravisque Opinionibus, quæ Judicium corrumpant; necnon ab omni pertinacia. Insuper, E 4

Ca-, in-

afetur. lum.

Cum stem

l in n in are-

non ad

ta, que vel fi-

nfu lem ora-

dei Juini-

nuem

am,

jt:

Infuper, ad perficiendam eam, requirit Institutionem & Exercitationem; Educationem item liberalem, in Disciplinis tum philosophicis, tum facris. Deinde, p. 77. oftendit, qualis Exercitatio i equiratur Frincipiis divinis inquit, adiungi debet Exercitatio, qua ea, que docti sumus, ad Usum accommodamus, variis de Rebus, tum privatim tum publice, Japius disserendo; sive cum Adversariis ipsis sive cum Aliis , qui Adversariorum defendunt Sementias , disputando. Quinetiam, quacunque vel pro Adversarii Sententia vel pro nostra Sententia contra Adversarios afferri possunt inquirendo & examinando. Sic naturalis illa vis Rationis, ait non conservatur tantum & excitatur, sed & ad exactum ac sincerum de rebus oblatis indicium promta redditur & expedita. Accedat libertas à Prajudicio, & Incerus Amor Veritatis; inprimis autem Illustratio Spiritus Sti, Cujus ductim Ratio sequatur in judicando. Ita Stegmannus. At num Aliquis sana Ratione præditus existimare potest, hæc Omnia ad recte judicandum requisita; in fingulis quibusque Hominibus reperiri posse, quos tamen pro se Judices faciunt in rebus Fidei? Nonne Plerique funt Carnales; vel Animales; Ineruditi vel ignavi; Opinionibus pravis imbuti, vel Partibus addicti; Stupidi aut scelerati; Cæci aut Pertinaces; Mundani demum, & Spiritu Sancto destituti? Certe hujusmodi Homines, vel ipfis Socinianis Indicibus, in judicando errabunt, fi modo Judicium suum sequi velint. Sin visum sit Illis, alium quempiam Judicem eligere (ut certe necesse est, in hoc Casu) quomodo in hujusmodi electione sua sese securos reddent, quod judex sic ab iis electus, præfatis Dotibus probe instructus

atio-

era-

Cris.

qui-

Ex-

com-

ce ,

cum

dil-

arii

Cari-

tum

e re-

lita.

Ve-

ujus

nus.

are

ta,

Te,

dei?

Invel

&

les,

int,

fit

odi

fic

tus

fit;

fit, cum ipsi in hac re ignari sint, ac proinde ad eligendum prorfus inepti? Qnomodo cæci idoneum eligent Itineris Ducem, qui eos certo dirigat in via? Sine dubio, quemcunque sic eligunt, temere ac fortuito eligere necesse est. Se tamen illi moderandos dant, iuumque Judicium, prout illi lubet, efformandum concedunt. Cur itaque Securitati sue multo melius consulere nolunt, Judices illos admittendo, quos Deus iis dedit, & Ipfius Ecclesia semper approbavit, frequentibus experimentis edocta? Cur etiam absolute & indefinite recufant unumquemque Judicem, ex Spiritus Sancti Afflatu pronunciantem; & contraponunt ei judicem qui fanæ Rationis Dictamen seguitur; quasi Hæc duo fint fibi mutuo contradictoria? Siquidem Nemo fanæ mentis Enthusiasmis fidit in hoc Negotio vel in se, vel in Aliis. Neque ipsi Pontificii statuunt Papam Romanum Cauias ad se delatas ex afflatu Spiritus extraordinario determinare; fed hoc folum afferunt, istum dei Spiritum illi affistere in legitimo usu Mediorum. Imo, quid obstat, quo minus dicamus Spiritum Sanctum, certo modo & gradu, adesse & assistere unicuique Judici, probe fe Gerenti, in Rebus Theologicis definiendis; sive fit Concilium, five Episcopus, five Arbiter quivis idoneus, à Partibus inter se disceptantibus electus; five Privatus quispiam pro se judicans, Judicio Discretionis? Præfertim, cum ipse Stegmannus inprimis exigat Illustrationem Spiritus Sancti ad recte judicandum, ut modo ostendimus. Attamen, Hic ipse pag: 57. ejusdem libelli, asserit, suum Cuique Judicium sufficere, qui sana Ratione utitur; ut si omnes Homines Spiritu Sancto effent praditi, suum Cuique Judicium omnino sufficeret. Ubi rursus inter se opponit

nit fanam Rationem, & Spiritum Sanctum. Sed in. terim, quo certo Iudicio fana 1atio ab insana dignoscetur; aut Spiritus Dei verax à Fallace & Il-Inforio? Quam multi enim funt, qui in utroque dignoscendo, & sibi & Aliis imponunt? Num Sociniani foli recta Rationis proprii, idoneique Judices funt; cum tamen fe oppone e audeant non folum Ecclesiæ Catholicæ hujus ævi, sed & omnium retro Seculorum; & Hæreles resuscitent ab ea semper damnatas? Nonne fateri coguntur, Plurimos apprime Doctos ac pios, & infignibus Inge. nii Docibus præditos, ab corum Dogmatibus plane abhorrere, & semper abhorrusse? Quomodo autem fit, ut veritas tot, tamque eximios Ecclesiæ Doctores hactenus latuerit? Imò, (quod multo plus facit ad errores Illorum damnandos) quid in Caufa fuit, ut cum primum innotuerint hæc nova Socinianorum Dogmata, fuis item Argumentis, quæ cunque excogitari potuerunt, ab acutissimis, & ingenjolissimis corum Patronis, sussulta & munita, tantum absnerit, ut apud Illos valerent, ut é contra odio & horrore fummo fuerint statim excepta? Num recta Ratio apud Socinianos folos Sedem fuam obtinet, atque Dignitatem, cum interim apud Cæteros omnes, qui Ch ifti nomen per totum Terrarum Orbem p ofitentur, aut plane exulet aut nihili æstimetur. Onis vero hoc putet, qui sana Ra-tione præditus est, & qui sibi soli non sapit, atque adeo à Cæteris omnibus pro infano meritissime habendus sit? At si eo usque ingenui ac modesti sint, ut Aliis omnibus, qui se putant recta Ratione uti, fuum Ipsorum Judicium sussicere velint, Contradi-Storia probant, & simul valere æquum putant; quippe qui neque Socinianis, neque inter fe consentiunt. Hoc

d in.

dig-

11-

que

So-

Ju-

non

nni-

ea c

uri-

nge.

ane

tem

0-

olus

ufa

oci-

uæ.

&

ta,

è

Ce-

em

2-

um

aut Ra-

ue

ha-

i,

di-

p-

nt.

Hoc autem, quam Rationi absonum sit, Nemo non videt. Quid? quod & ipsi præ Cæteris damnent Fanaticos, qui nil nisi Spiritum Sanctum crepant; quodque nos velint Spiritus probare rectæ Rationis judicio. Quod argumento est, Uniuscujusque Judicium, qui Spiritum Sanctum se habere putat, aut quem ab Alio haberi censet, non ei sufficere ad sententiam ritè ferendam; cum in Hoc facile decipi possit, ut & certum est, quaniplures in eo suisse olim deceptos, & etiamnum decipi. Equidem Stegmannus, p. 39, 40. Judici publico aliquid concedere videtur, sed ironice tantum atque delusorie. Sic enim ait -- Non tam Judici alieut publico fententiam ferendi libertatem adimimus quam Alios ut ipsius sequantur sententiam, cogendi ac puniendi Authoritatem, id est, Jus ac Potestatem, derogamus. Nos, aliosque Homines, ab illa Obligatione, qua Judici isti astricti ese dicuntur, liberatum imus. Sed hoc pacto Pravaricatorem agit dum Judicem simul admittit, & rejicit. Quomodo enim quispiam esse potest judex publicus, fine Authoritate obligandi, & cogendi quofcunque suz Jurisdictioni subditos, ut vel sententiæ ab eo latæ sese submittant, vel Contumaciæ suæ Pænam subeant? Certe potestas obligandi judici essentialis est. Alioquin, pro judice publico ludibrium publicum haberemus. Nec minus idiculi erunt, qui Talem fibi efformant & constituunt, Titulo tenus judicem, phantasticum, precarium, scenicum; judicem fine omni Imperio, aut Potestate coactiva. quam ei expresse denegat Stegmannus; cum suo judici attribuit istiusmodi duntaxat Authoritatem, quam habent quivis viri honesti & graves erga Alios quosvis; cum primis autem Doctores erga Discentes, & Seuiores erga Juniores. Paulo post item, sc.

p

at

V

fc

ri

te

q

n

p

pag. 50. Arbitrum Controversiarum nobis concedit quident; sed Qualem? Non bic disputatur, inquit, Annon in Dubiis duo litigantes Tertium aliquem, (seu totam Ecclesiam, seu quedam ejus Membra) adire possint ut utra pars verum, utra falsum defendat, explicetur. Id enim omnes facile concedunt --- modo intra Arbitrorum, seu Doctorum Terminos se contineant, id est, ut cuique si ipsi eorum Argumenta minus probentur, dissentiendi libertatem relinquant; neque ulli necessitatem quicquam Credendi, vel faciendi, sua tantum Au:horitate imponant. Sic ille. At quid tum Arbiter? Cui Bono, aut in quem finem eligitur, fi modo sententia illius pro mero arbitrio eligentis, aut recipi potest, aut rejici? Arbiter enim est Judex à privatis electus, ficut Judex ordinarius est publica Authoritate constitutus. Uterque autem constituitur ad finem certum litibus imponendum, adeoque necessario instrui debet Authoritate in hunc finem requisita. Certe Arbitri Authoritas in Rebus ad vitam civilem pertinentibus obligatoria est ex Confensu litigantium, ad faciendum aut dandum, ad dimittendum aut reddendum hoc vel illud. Cur non pariter in Theologicis? si minus ad Credendum, vel faciendum; faltem, ad cohibendum linguam & manum; illam, à Prædicando; Hanc, à scribendo. Quid? quod non folum quædam membra Ecclesiæ (per que intelligere videtur illius Præpositos, vel fingulos, vel in Synodo aliqua particulari congregatos) sed etiam totam Ecclesiam, sive disfusive sumptam, five in Concilio Oecumenico coactam pariter vilipendit, dum hanc istiusmodi Arbitram facit, tum quæ à privato quoquam, pro arbitrio eligi posfit, vel non, ad Dubia terminanda; tnm cujus sententia definitiva pro libitu item eligentis, admitti possit

possit vel ablegari. Ex quo patet, quam nihilì habeat Authoritatem Ecclesiæ Catholicæ, quæ omnium vere sidelium Mater est; quam ex ipsius Christi præscripto summe revereri debemus, ejusque legibus obtemperare: quam latam quoque senestram aperiat cunctis Hæreticis & Schismaticis, ad novitates suas, cum Ecclesiæ Contemptu, propagandas; præcipue autem, quam adversa sint Socinianorum Dogmata Ecclesiæ Christi Catholicæ Doctrinæ atque Decretis, cum ad illius Tribunal ea nullatenus deserri velint, aut ex ejus sententia desiniri. Quo nullum certius & luculentius Documentum afferre potuit, quod nova sint, & aliena à Fide Catholi-

ca, ac proinde Hæretica.

it

t,

.,

2-

n

§. 45. Secundo, Sociniani ipsi soli judices esse volunt, quid sit iniquum & Injustum; Inhonestum item in se, ac Naturæ Divinæ incongruum. Unde Quicquid hujus Generis sibi apparet in S. Scriptura Deo attributum, Illud omne commoda, ut vocant, Interpretatione, in alium sensum convertunt. At revera, hanc licentiam fibi assumunt, non tam ut Deo fuum Honorem integrum fervent, quam ut Hypothefi suæ serviant, & præconceptæ alicui Opinioni astipulentur; ad quam confirmandam atque tutandam, verba illius Dei, cujus Honorem præ se ferunt, in sensum à vero alienum detorquent. Nam si veritati tuendæ consulerent, verba Dei ita interpretari debuerunt, ut nihil afferrent in Præjudicium seu violationem aut illius Contextus facri aperte præ fe quem verba ferunt; & qui in aliis scripture locis pro genuino agnoscitur; aut sensus Ecclesiæ Catholicæ, sive Doctrinæ eidem ab Origine traditæ, quam semper & ubique apud se retinuit. Neque satis pu-

7.

fun

pie

cor

gur

det

rin

tur

Scr

lear

de

Scr

loc

me

Dr:

Ec

to

re

fus

da

cui

far

eu

m

ex

tu

fia

an

à

CO

tant S. Scripturam in hac re pervertere ad fuam Sententiam confirmandam Similem quoque licentiam fibi fumunt, in aliis S. Paginæ locis ad fuam mentem interpretandis, five quæ Dogmatibus fuis favere videntur sive adversari. E. G. Antequam Abraham erat, ego fum. Jo: 8. 58. id eft, inquiunt Illi, Antequam factus fuerit Abraham , sc: Pater fpiritualis multarum Gentium, per pradicationem Evangelii in toto Orbe, & fidem ei datam, es go fum lux mundi; sive veni lux in mundum. Verba illa Thomæ ad Christum, Dominus meus, & Deus meus. Jo: 20. 28. Exponit Eniedinus, non de Christo, quali ad eum dirigerentur, sed per modum Exclamationis ad Deum Patrem directa, quali uti folemus, cum mirum quiddam & inopinatum Nobis ex improviso occurrit. Verba Christi ad latronem, Amen dico tibi, Hodie mecum eris in Paradiso Luc: 23. 43 ita peruertunt, ponendo comma post Hodie-Dico tibi hodie, mecum eris in Paradifo, viz: Tunc, cum ad Judicium venero. Illud Evangelistæ Joannis, In p. incipio erat Verbum. Jo: 1. 1. Exponunt de Principio Evangelii prædicati. Illud item Pfalmistæ, Tu in principio, Domine, Terram fundalti, & Coli funt opera manuum tuarum, Pfal: 102. 25. quod Apostolus diserte applicat Christo Dei Filio. Heb: 1. 10. vel Deo Patri tribuunt contra Textus istius cohærentiam cum præcedentibus, vel interpretantur de Mundo, non primitus creato, Jed per Chri-Stum renovato sub Evangelio. Adde huc Illud Franc: Davidis, qui Socini Dogmati infiftens de Christo mido Homine, negavit eum Precibus ad se directis invocandum. Hic enim eam Stephani Proto-martyris orationem, ad Christum hisce verbis dire-&am, Domine Jesu, suscipe Animam meam. Act:

ım

n-

u-

us

e-

ft.

C:

i-

e:

la

e.

le

m

i

r

1-

.

,

e

7. 59. Sic exponit, O Dens Pater, qui es Dominus Jesu, suscipe Animam meam. Innumera fere alia funt S. Scripturæ loca, in quibus exponendis impie & absurde ludunt, sui que lectoribus illudere conantur, dum ad Dogmata iua astruenda, vel Argumenta Orthodoxorum declinanda, illa miserrime detorquent. Cæterum in hoc, ut in Aliis quamplurimis, rectæ Rationis Dictamini minime obsequuntur. Hæc enim jubet ut iste sensus Verborum S. Scripturæ recipiatur, & præ Cæteris omnibus valeat, qui multo usitatior est & alibi agnitus, ubi de eadem materia tractatur; qui etiam scopo S. Scriptoris, Cohærentiæ verborum, Circumstantiis loci allegati, & Subjecto, de quo ifthic disseritur, melius aptiusque convenit. Hic sane postulat, ut præferatur illi sensui qui novus & inauditus est in Ecclesia Dei; imo contrarius illius Judicio, detortus atque monstrosus, Fideique Analogiæ, olim receptæ, & per tot secula retentæ, plane adverfus. Præsertim, si ad vi m huic Expositioni parandam, Verba, literæ, Commata, aliaque Puncta. cum literarum apicibus mutentur atque transfetantur, quæ S. Contextus Metamorphosin faciant; eumque ita transforment, ut novi & alieni senfus capacem reddant, excluso Vetere & Orthodoxo. Atque hoc eo culpabilius redditur, quod hujusmodi Mutatio fiat, non folum fine Authoritate exemplarium, sed & contra sidem eorum, que vetustissima & optima habentur, & passim in Eccleha recepta funt; necnon, contra fidem Versionum antiquissimarum, quas Ecclesia primitiva recepit, ad Posteros transmisit. Enimvero quicunque pofulat, ut novus S. Scriptu æ fensus admittatur. contra Judicium præsentis Ecclesiæ, & Doctrinam

i

a

h

te

n ft

ni

P

I

a

q

fi

n

0

e

ti

c

m

N

lu

Ju

fe

Se

ca

te

re

VE

re

É

vulgo inter Christianos receptam, necesse habet ad sidem huic sensui conciliandam, Rationes validissimas afferre, tum quæ sensum communiter receptum subvertant, tum quæ novum istu stabiliant, veterisq; loco substituant. Alioquin, nullo omnino Jure, nulla prorsus Equitatis specie, Assensum nostrum potest exigere.

9. 46. Tertio , Ratio Sana Sufficit, inquit ;ad ejus. modi Cognitionem, que ad Salutem, vel nestram, vel Aliorum promovendam sufficit. p. 159. Si quidem hoc intelligatur de Ratione humana non illuminata, S. Scripturæ palam contradicit, quæ interiorem Spiritus S. illuminationem multoties requirit ad Doctrinam faluris rite intelligendam, ut antehac oftendimus; necnon, ad fidem ingenerandam, fine qua nuda cognitio non est salutaris. Idem tamen, p. 138. inter Satanæ Artificia ponit Theologorum no. strorum Sententiam, qui prohibent; quo minus Scripturæ humano subjiciantur Judicio; neque quisquam immensos Religionis agros Rationis Decempeda metiri ausit. Cum vero Apostolus diserte affirmet, Hominem psychicum five animalem non capere ea quæ sunt Spiritus Dei, neque polle cognoscere, quia spiritualiter discernuntur, stultiriam autem ei este. 1 Cor. 2. 14. sic interpretatur hæc verba idem Stegmannus , fc. p. 145. Postquam Homo psychicus Dei verbum audivit , Talis effe desmit. Deinde pergit ... Hoc inde tantum sequitur, quod ejus Hominis Ratio, qui verbum Dei nunquam audivit , id ipsum, antequam audiat, cognoscere & dijudicare nequeat, cum non nis Principia naturalia, Ipsi perspecta sint. Sic Ille. At fatis constat unicuique locum istum serio inspicienti quod Apostolus ibi loquatur de tali Psychico, cui verbum Dei in Evangelio jam propositum est. Quomodo enim spiritualia illic memorata ei stultitia videri

videri possunt, priusquam mentis suæ Oculis obje ta fint, & Illorum stultitiam prout ipii tunc apparet, habeat fibi expositam? Etenim antequam hoc fiat , nullum omnino Iudicium de iis ferre potest, cum ea prorsus ignoret. De ignotis autem nemo judicare potest, aut Centuram ferre. Apostolus insuper assirmat, ea que sunt spiritus Dei non posse ab eo sciri, quia spiritualiter discernuatur; Spiritualis antem judicat omnia. Ex quo apparet, hujus scientiæ Impedimentum, sive Ignorantiæ Caufam, non effe politam in defectu Objedi proponendi, sed in desectu luminis spiritualis, guod Mentis Ocnlos illustret ad Objectum propofitum rite discernendum. Paulo supra quoque dixit Apostolus-se losqui Sapientiam in mysterio, quam nemo Principum hujus feculi novit; si enim novissent, Dominum Gloriæ non crucifixissent. v. 7,8. Certum autum est ex Evangelica Historia, Verbum externum Evangelii auribus eorum infonuisse & tum Judæorum, tum Gentilium Principibus satis clare propositum fuisse. At hanc Sapientiam dei mysticam, per Christum in Evangelio revelatam, Neutri interim sciveruut, eo quod non essent Illuminati, Spirituales, Perfecti. Unde idem Apostolus ibidem ait v. 6. Sapientiam loquimur inter, seu, apud Persectos. Pergit autem Stegmannus in Sententia sua confirmanda dum sic exponit, non capere. V. 14. Non eum inquit, habet sensum quasi non possit homo animalis percipere seu intelligere men. tem Spiritus dei , & quid sibi velit. Hoc enim Illi repugnat quod stultum esse judicet. Ergo, ut cognoverit necesse est. Non Capere ergo est, non Admittere, Approbare, Accipere. Sic ille. At ut hoc eicontedamus. Hoc non Admittere, seu non Approbare,

At

dfi-

mas

Sub-

OCO

rfus

ere.

jus-

lem

ina-

rio-

irit

hac

line

p.

no.

ip.

am

eda

et,

ea

ffe.

eg. Dei

10,

am nifi

cui 10-

tia eri

ful

lik

qui

re

till

ru

fan

ver

eja

cur

Tel

nit

ato

dia

ftu

ut

iff

On

bei

lio

tio

cia

lii.

ali

im

Ac

FUI

der

Siere

lap.

ex eo procedit, quod non recte intelligat que funt Spiritus Dei. Aliud enim est, literalem verborum fenfum intelligere; aliud autem, mentem Dicentis scopumque perspicere, cum Authoritate ejusdem, qua Auditores obligat ad fidem Dictis suis adhibendam; præstantiam item atque utilitatem summam Rerum ab Ipío dictarum, cum necessitate easdem admittendi, quæ omnibus incumbit, qui salutem æternam contequi velint. Illud quidem Homini animali competit, hoc non item. Nam si bene intelligeret, quis loqueretur, nempe Spiritus Dei; Quid item fibi velit in eo quod loquatur; Præstantiam quoque Diftorum rite perpenderet, cum fide & obedientia, quas iisdem præstare tenetur, Illud minime ei Stultum videretur, quod hoc modo proponitur.

§. 47. Quarto, Idem Stegmannus de Cognitione Dei Patris, & Christi loquens, hæc habet -- Etsi id omnino à nobis requiritur, ut Deum, ejusque Filium cognoscamus, non est tamen cognitio Essentia aut Natura Divina, sed voluntatis, id est, Promissorum & Praceptorum. Sic ille, p. 153 eadem habet Socinus in solut. Scrup. 30. ab excellenti quodam viro propositorum. viz. Resp. ad primum. p. 327. Tom. 1. At è contra; fine dubio requiritur à nobis, ut cognoscamus, non folum voluntatem, fed & naturam utriufque, que & qualis sit, quousque & in quantum Deus eam revelare dignatus est. Nam ex vera hujus notitia, quam maxime pendet Honor & cultus utrique debitus. Unde enim fluxit omnis illa Idololatria atq; fuperstitio, quæ olim apud omnes fere Gentes regnabant, atque hodie in plerisque regnant, nisi ex ignorantia veri Dei, Christique Filii ejus? Si enim probe noffent Homines, Deum verum elle unicum & fupremum,

nt

m

is

; i-

1-

**f**-

ı-

1-

-

-

1

fup emum, fubstantiam spiritualem, invisibilem , & incomprehensibilem, cæterifque actributis ornatam, unibus naturam iuam nobis in verbo fuo manifesta. refibi vitum est, nunquam ad tot Idola fe convertiffent, aut cultum nummis tot superstitionibus corrupiffent, que Impietatem fummam, sævitiam, nefandasque libidines in mores Hominum passim invexerunt. Hinc enim factum est, ut numen Divinum, ejuique cultus, aliis ludibrio & Contemptui foret; Alus autem, odio & Horrori. Et li eædem Gentes cum Judæis, pro certo nossent, quis & qualis fuerit Jesus ille Nazarenus, quem nos pro Filio Dei unigenito, & Messia illo, Patribus olim promisso habemus atque veneramur, nunquam Evangelium illius repudiaffent, nomenque Christianum prorsus abolere studuissent. Imo si ipsi Sociniani Naturam Divinam, ut oportet, cognovissent, neque unquam ei detraxissent perfectiones ei connatas, Omniscientiam se. & Omnipræsentiam, quas sapientiores Ethnici in eo lubenter agnoverunt; neque Affectus humanos, Consiliorum mutationem, variasque voluntatis commotiones eidem tribuissent, que Imperfectionis Indieia funt. Idem dici potest de Ignorantia Christi Filii, & Spiritus Sancti, quorum naturas si Sociniani, allique Sectarii rite perspexissent, nunquam in tot impias & monstrosas Hæreses incidissent.

\$.48. Quinto, Idem p. 201. &c. prolixe disputans contra corruptionem Rationis human æx lapsu Adami, quam Theologi nostri, cum veteribus, allegunt, eam his verbis denegat, & à nobis pariter denegari vult - Ratio, inquit, post lapsum, Officium sum facere potest, ut alia facultates. Nunc etiam post lapsum in omnibus Hominibus, non magis ad naturalia, quam ad Spiritualia determinata est; neque minus

f

d

a

n

e

n

t

ad Divina, quam ad Humana percipienda & dijudicanda per se accommodatur : Differentia, non nisi in Principiis, ac Revelationis modo, ac Tractationis raritate aut frequentia consistit. Id. p. 206. Quadam concupiscentia mali, vi Seminis Parentum, transfunditur in Posteros -- sed hac fuit in Adamo, Evaque ante lapfum. Concupiverunt enim fructum vetitum. antequam comederuut --- Hac concupiscentia, in quibus inest, in aliis major, in Aliis minor est Praterea, honesta Educatione & studio corrigi, ac plane tolli potest .- Illud ab omni aquitate & justitia remotissimum est, adeogue Deo sine Blasphemia attribui nequit, quod propter primum illud Adami Peccatum, omnes Posteros puniverit, cum innocentes illi hactenus fuerint. Neque enim consentire, neque quicquam ad factum illud conferre, cum nondum effent, potuerunt. Sic ille. At hæc illius Postulata contraria funt verbis S. Scripturæ, prout hactenus exposita fuerunt à cunctis Ecclesiæ Doctoribus; ac proinde jampridem damnata funt in Pelagianis, ejusdem Ecclesiæ fententia; idque synodis quampluribus, per totum orbem Christianum exinde receptis, & approbatis. Et sane, si S. Scripturas oculo simplici consulere velimus, quam ubique fere reperiemus statum Gentilium ante conversionem ad sidem Christi, veramque veri Dei notitiam, dicistatum Ignorantiæ atq; Tenebrarum, Evangelio nondum eis illucescente. Imo, ipsi Centilium philolophi, qui acutissimo Ingenio, & multiplici eruditione pollebant, non folum cum vulso desipuerunt, sed & ei præiverunt in superstiticio cultu fingendo, Morumque corruptela. Cum profiterentur se esse Sapientes, ait Apostolus, stulti facti funt Rom: 1. 22. Et mutarunt Gloriam incorruptibilis Dei in similitudinem Imaginis corruptibilis

di-

in

ra-

am

un-

que

m,

bus

ea,

olli

issi-

ne-

m.

nus

ad

int.

er-

tà

ori-

fix

um

tis.

ere

en-

lue

e-

pfi

ul-

ul-

iti-

ım

ul-

am

orlis

ruptibilis Hominis, volucrum, & quadrupedum, & reptilium. v. 23. Propterea tradidit etiam Illos Deus cupiditatibus Cordium Ipforum, in immunditiam. v. 24. Sed, veleo tacente, experientia crebra hoc idem plus fatis evinceret, cum unicuique lectori vulgo notum sit, quam variis Opinionibus fuerint inter se discissi, quæ non minus cum veritate, quam fecum pugnarunt. Atque hæc opinionum Repugnantia cernebatur, non folum in levioribus quibufdam Dogmatibus, ( quod facilius ferri potuit ) sed in Rebus maximi Momenti, viz: de natura Dei, & Animæ humanæ, de origine Mundi, de Providentia, de summo item Hominis bono, & Mediis ad illud affequendum conducentibus. Ex his autem satis liquet, Rationem humanam, in Divinis præsertim ac spiritual bus, infirmatam esse atque corruptam; ita ut ea non adeo certo atque clare perspicere possit, deque iis suum Judicium ferre, ac perspicit atque dijudicat naturalia & humana, quæ fibi multo p opiora funt magisque familiaria. Atque hoc, ex parte saltem, prius agnoverat ipse Stegmannus --- Non negamus, inquit, Naturalia Rationi humana familiariora, & perspectiora, esse Divinis. Ea enim ex Rerum ipsa natura Ratio ipsa observavit, collegit, & constituit. Divina vero Dei intellectu jam constituta accipit. Illa crassiora sunt, & circa ea, ab ineunte statim atate, ac sine Intermissione, ver-Satur Ratio. Hac vero subtiliora sunt, & vel tarde, vel raro, vel segniter intellectui offeruntur; ut mirum non sit, non aque promptam esse Rationem &c. Hæc Ille, p. 99.

§. 42. Sexto, Idem Stegmannus Cap. 8. cui Titulum facit, De Abusu Rationis; non vult Hoc ad Respondentem omnino spectare, ut Thesin suam consir-

F

met.

So

fe 1

far

liu

ex

de

(9

me

a€

no

fin

ni

ju

bu

V

tu

p di

lil

al

N

ti

u

P

ti

T

n

met. Postulat autem hunc Respondendi modum probari, quo dicitiu, polle verba ab opponente adducta, alio, ac ille voluit, modo, intelligi. Sunt, inquit, qui acerbiore Sarcasmo hoc Responsum Solent accipere; egregia Ratio. Verba alio modo accipi possum, ergo debent, ergo boc modo non poffunt. At, inquit, Opponentis Configuentia statuitur necessaria, cujus mimirum Contradictoria talfa fit. Necessarium autem eft, quod aliter esse non potest. Ergo, quod aliter esse poteft, non est necesfarium. Oftenso autem, Opponentis confequentiam non effe necessariam, Illius conclusionem exinde non rette collegi, fequitur. Sic ille. Hac vero, Ratione recta minime fuffragante. concedi fibi po-Aulat. Nam primo, Ad Respondentem spectat, Thefin quam defendit idoneis Argumentis confrmare, æque ac Opponentis Argumenta enervare, quæ in contrarium affeiri solent. Hoc enim ulu venit in solennioribus Disputationibus, ut status Quæstionis ad discutiendum propositæ rite ponatur, Termini elucidentur, certæ demum Theses di-Rince exhibeantur, & Rationibus appointis figiflatim confirmentur. Deinde, Quicunque vult novas Theses afferere, contra receptam Ecclesiæ Doctrinam, ex æquo & bono tenetur, eadem validis Argumentis firmare que eo usque prapolleant, ut evertendis iftius Doetring Fundamentis sufficiant Aliter, nemo fanus iis permovebitur ad deferendum Fidei Dogmata, olim tradita, & communiter approbata. Hæc enim quodam Præscriptionis Jure, sedem quam nacha sunt, tenent, donec vi' aliqua majore extrudantur, sc: vel Rationis ex rerum ipfarum natura petitæ, vel Authoritatis extrinfecus accedentis. Notum quoque est Illud, & vulgo receptum in Scholis, Affirmantis est Probare. Sociniani

Im

id-

in-

ac-

nt,

t,

71-

m

ffe

25

0,

)\_

r-

٠,

u

16

.

S

Sociniani autem in Thesium suarum Desensione, non se teneri putant, ut demonstrent alteram Præmisfarum ab opponente allatarum elle falfam, aut Illius Contradictoriam esse veram. Sed hoc satis esse existimant, ut ostendant, eam non esse necessario ac demonstrative veram. Denique, miserrimum sane est, & maxime ridiculum Socinianorum effugium, (quicquid è contra videtur Stegmanno) cum Argumento aliquo premuntur è S. literis deprompto, dicere, verba ab Opponente adducta, posse alio modo accipi, ideoque suo ipsorum sensu accipi debere, non autem in sensu Opponentis. Siguidem Conclusio bene sequitur ex valde Probabilibus, (ut sæpissime sit) non autem ex solis Necessariis. Tum enim omnis Syllogiimus esset Demonstrativus.Idcirco jure valere debet Conclusio ista, quæ ex probabilibus Præmissis infertur, quamdin alia Propositio, vel magis, vel faltem æque probabilis, non affertur in contrarium. Etenim, si Argumentum aque probabile ex adverso afferatur, neut i Argumento dabitur assensus, sed mens pendebit quasi in æquilibrio. Sin magis Probabile afferatur, eo verget assensus, & Dubitatio animi Fluctuantis tolletur. Neque enim Certitudo in Puncto confistit, sed latitudinem suam habet, Gradusque distinctos; multi enim sunt Præponderationis Gradus. Unde fit, ut, quam primum alterutrius partis Rationes præponderant, certitudo fiat, & Animus extra Dubitationem ponatur. Quod & ipse Stegmannus alibi sua sponte fatetur; nec fatetur solum, sed & demonstrare conatur ex collatione Bilancis, ut paulo supra ex eo ostendimus.

§. 50. Septimo, Idem media violenta, nullo omnino casu adhiberi vult, in Religionis negotio. Sic F 4 enim

ci

ve

ba

pr

qu

ha

CE

q

a

C

16

P

-1

1

f

I

enim ille differit. Signis Argumentorum robore, vi Conscientia, amore alterins & c: ad aliquid faciendum cogi atcitur, voluntati libertas relinquitur; quodre. pudiare si vellet, poffet. At signis neget Religionem, evitandi caula Carceris, exilii, Infamia, proscriptio. nis Bonorum, Mertifve ipfins potniffet quidem non abnegare, sed potius mala illa perpeti, & propterea excusandus non est Quia tamen illa Media violenta funt, ob id iffam corum adhibendorum jus nulli Judici in Religionis negotio conceditur. p. 42, 43. At bona pace Stegmanni, hæc Ilius Affertio, neque in Omnibus valet, neque erga omnes. Fquidem Infidefium Converto, qui adhuc funt extra Ecclesiam, non est violentis mediis attentanda. At Res paulo aliter se habet in iis, qui Fidem Christi jam susceperunt, & per Baptismum in illius Ecclesiam cooptati sunt. Æquum enim est, ut tunc fese submittant legibus tum Ecclesiæ istius, tum Reipublicæ Christianæ, cujus membra facta funt, Cujusque Patrocinio fruuntur. Sin è contra obstinate fe gerant & cum Aliorum Scandalo leges utriusque violent, æquum pariter est, ut Pænas istas dent, quæ à legibus fancitæ funt contra ref actarios Transgressores; cum sc. Admonitiones, aliaque mitiora Remedia comperta fuerint inefficacia, in iis ad Officium reducendis. His itaque mediis olim usi sunt piissimi imperatores, aliique Principes Christiani, contra sui temporis Hareticos; idque non sine confensu Episcoporum suorum; imo, cum corum voto, plausuque & licet Augustinus aliquandiu minus probaverit istam legum severitatem, fatetur tamen se postea, experientia magistra certius edoctum, mutasse sententiam; quippe quæ salutaris severitatis illius fructus sibi quotidie demonstrabat, in Hæreti-CIS.

cis ad Ecclesiam reducendis; qui & ipsi de ista Conversione sua sibi gratulabantur, Deoque gratias agebant. Siquidem Aliud est, conscientiam violari; Alind, obstinationem Animi frangi. Equidem raro procedebatur ad mortem infligendam (licet & hanc quoque irrogatam legimus Manichæis, & Priscilhanistis, necnon & Montanistis, cum Receptoribus his & Occultatoribus) frequentissime autem ad Carcerem, & exilium, & Bonorum publicationem; ne quid dicam de excommunicatione Hæreticorum, & extrusione Cleri excommunicati ab Ecclesiis quas antea possederant; quæ certe non exiguam Infamiæ notam iisdem inusserunt. At fortasse, hic dicent Sociniani nihil tale sub Apostolis factum fuifle, nec in aliquot feculis sequentibus, quando Fidei puritas, morum fanctitas, & Charitas, cum Pace, maxime inter Christianos vigebant. Nec sane mirum est, jus gladii tunc Temporis haud exercitum fuille in coercendis Hæreticis, cum neque Apostoli, neque Episcopi ipsorum successo es, Potestate Gladii armati fuerint; neque aliam aliquam Jurisdictionem civilem à Christo acceptam habuerint, qua contumaces Ecclesiæ Filios reprimerent. Interea tamen habuerunt Potestatem ei parisem & æquipollentem, ab ipso Christo sibi datam; quam & exercuerunt, prout occasio se obtulit, & necessitas exegit, in quosdam infignioris notæ Transgressores. Ita legimus, Petrum Mortis sententiam tulisse in Ananiam & Sapphiram; quam & statim inflixit. Paulus item, Elymam magum cæcitate percussit; Idemque Corinthium istum, Incestus reum, Satanæ tradidit, ad interitum Carnis, ut Spiritus salvus sieret in die Domini. 1. Cor. 5. 5. viz. ut Satanas eum morbis quibusdam atque Tormentis afiligeret, quibus acrius admonitus

e, vi ndum ed re-

ptionon erea

fu.

43. nequi-

da. lem

unc ei-

Duate jue

uæ nfora

ffint i,

n-

o-fe

i.

admonitus atque correptus, ex fensu Pœnarum Corpori inflictarum, tandem excitaretur ad Animæ Pœnitentiam exercendam, quæ ei in die Domini verteret in salutem. Eandem quoque Censuram alibi se inflixisse dicit in Hymenæum & Alexandrum, quos in hunc sinem tradidit Satanæ, ut castigati discerent non Blasphemare. 1 Tim. 1. ult: Similem item Pænam minatur cæteris Corinthiis, variorum Criminum reis, nisi mature resipiscerent, & Adventum sum ad eos morum emendatione prævenirent. 1, Cor. 4. 18. 21. 2, Cor. 10. 4. 11. & 12. 20, 21. & 13. 2. 10.

§. 51. Et sicut ipsi Apostoli, cum Episcopis illorum successoribus, Jurisdictione aliqua civili sive coerciva non fuerunt armati, ita nec Magistratus aliguos Civiles ifto avo habuerunt ad quos in hoc negotio provocarent. Cum enim illi, qui Judæis simul ac Gentibus tunc Temporis præerant, Infideles essent, & Religionis Christianæ Hostes professi, Hæreticorum caufas, si modo ad ipsorum Tribunal delatæ fuillent ab Ecclesiæ præpositis, determinare nec scivissent, nec voluissent. Eusebius tamen refert de Paulo Samosateno, Socinianorum Antecessore, quod, cum damnatus effet in Synodo Antiochena, & Episcopatu depulsus, nec tamen ædibus Episcopalibus cedere vellet; Episcopi, qui eum suffragiis suis damnassent, de hoc Aurelianum Imperatorem interpellare æquum putarint, & illius auxilium contra Hærefiarcham implorare, quod & obt nuerunt; atque ita, Paulo ejecto, Domnum, à se illius loco electum introduxerunt. Euseb. Hist. 1.7. c. 24. Quid ergo vetat, quo minus idem hodie fiat in Fidei Christianæ Perduelles, & Ecclesiæ Perturbatores; prætertim sub principibus Christianis, qui pro officio

fuo

fue

bu

fer

inf

juf

cre

Se

ne

tra

64

au

ve

ft

10

te

ft

t

9

q

D

n

I

t

um

mæ

ini

ali-

m,

lif-

em

ri-

ım

1, &

0-

ve

us oc

ſi-

e-i,

al

e

t

sno Fidei Catholicæ Desensores sunt & utriusque Tabulæ Custodes? Deinde, quid si Hæretici (ut iemper ferefieri folet) fub Keligionis Prætextu, incautos & inflabiles ab Ecclesia Catholica Fide abducant, ejusque legibus inobsequentes reddant, Schismata creent, Disciplinam conturbent, atque hoc pacto Seditiones excitent, pacemque publicam violent? negenim Ecclesia turbata, Respublica diu potest esse tranquilla. Num & Hi abibunt impunes & quicquid fbi lubet, tum eloquentur. tum agent, fine pudore aut metu cujufquam ? num impia & Blatphema Dogmata ubique spargent & Schismaticorum conventus fibi pro libitu undiquaque colligent, Magistratu Christiano interim silente, ac cessante? Num Icclesia piapositos, corumque censuras superbe contemnent, contra leges Politicas aque ac Ecclesiaflicas, nemine conatibus Ipiorum obstante, contemptumque legum vindicante? At Christus, ejufque Apostoli, & Ecclesiæ veteris Episcopi hæc nonquam fecisse leguntur, ne quidem sub Politia Judaia fibi adversante, aut sub imperio Principum Ethnicorum. Christus ipse adeo Turbas non ciebat, ut non semel à Turbis secesserit; partim, ut Inimico. rum violentiæ cederet, qui jurgia, rixasque quætebant; partim, ut nimium ac præposterum vulgi studium ac favorem declinaret, cum ipsum pro Re-. ge peterent Doctrinam quoque suam non sedicionibus ac tumultibus excitatis propagare studuit, sed leniter ac pacifice, & Argumentis ad Conscientiam cujufq; convincendam accommodatis, veritatem illius, & coelestem originem oftendit Testimonio Joannis Baptistæ, quem Judæi pro Propheta habebant; Prophetiarum veterum adimpletione, vocibus Dei patris de Cœlo latis, & innumerabi-

100

ufe

qu

qu

ne

011

Re

qu

po

ra

å

fta

ge

m

Fi

e

E

m

tr

in

p

it

u

p

ti

&

in

a

q

merabilibus fere miraculis, quibus Ifaias olim Mes. siam venturum denotaverat; præcipue, Resurrectionis suæ signo miraculoso, quod ut Judæis non semel dederat, ita Tempore à se præstituto exhibuit. Doctrinam item fuam minime novam esse probavit, eo quod Testimonium haberet à Mose & Prophetis, ad quorum proinde Scripta conful. enda Auditores suos obnixe hortatur. Quin & suos Discipulos serio monet, ut observarent ac facerent quæcunque Scribæ & Pharifæi eis observanda manda ent, eo quod in Mosis Cathedra sederant. Matt: 23. 2, 3. Sic & Paulus, cum de Seditione concitata à Judais accusaretur, coram Præside Fe. lice, hac Apologia se purgat, Quod Judzi ejus Acculatores non invenerint eum in Templo cum aliquo disputantem, aut Concursum Turbæ facientem. Act: 24. 12. Et paulo post-invenerunt me, inquit, in Templo quidam ex Asia Judæi, neque cum turba, neque cum Tumultu. v 18. Idem coiam Festo, eodem modo se purgat--Si quenquam injuria affeci, aut aliquid Morte dignum feci, non recuso mori. Act: 25. 11. Et paulo prius---Ad Tribunal Cæfaris sto, ubi me oportet judicari. Judæos injuria non affeci, ut Tu probe nosti. v. 10. Deinde, coram eodem Festo Præside, & Agrippa, cum se, suamque Doctrinam defendit, quam Illius Adversarii Novitatis & Hæreseos insimulabant, ostendit se testatum suisse Evangelium Parvo & Magno, nec quicquam extra ea dicentem, quæ Prophetæ & Moses futura prædixerunt. Act: 26. 22.

§ 52. Ita se gesserunt Christus, ejusque Apostoli, tum quoad Detrinam, tum quoad Mores. At novatores hodierni, qui His maxime contraria & loquuntur, lef.

cti-

on

ex-

esse

ose ful.

su-

ce-

da

nt.

Fe.

jus

ım ci-

ıe,

ue

0-

on

1d

ri.

V.

m

æ-

E-

ra

æ-

0-

0-

&

r,

loquuntur, & agunt, ægre ferre non debent, quod os iis obstruatur; manusque simul & Pedes eo usque coerceantur ut huc illuc vagari non liceat, quocunque malesanus Impetus rapit; perpetrentone quicquid mali in animo habent, ad feductionem Fidelium, perniciem Ecclesia, & perturbationem Reipublicæ; quod item asperiora quædam Remedia usurpentur ad eos in ordinem cogendos, quos leniora adeo non revocarunt ad Officium, ut potius foverint in errore vel etjam irritent ad plun& pejora perpetranda. Idcirco 'in his Calibus, & erga sic delinquentes, Moses Aaroni opem præstare tenetur, Magistratus civilis Ministerio Evangelico ut qui gladio Spiritus non absterrentur à malo, gladio Magistratus Politici ( quem etiam in Fide Christiana defendenda frustra non gerit ab ea violanda cohibeantur-

§ 53. Quid? quod his pejora quandoque tententur in Keligionis negotio. Surrexerunt enim in Ecclesia, non tolum qui fidem Catholicam in quibuldam Articulis, vel prorfus abrogarunt, vel pessime adulteraverunt, sed etiam qui se Prophetas extra ordinem à Deo missos palam professi sunt; imo, qui palam ac procatiter Deum illum blafphemarunt; quem Ecclesia Christiana semper coluit, & agnovit. Etenim Ecclesiæ Catholicæ Filii uniuscujusque seculi ubique & unanimiter & ore professi sunt, & publice adoraverunt Deum essentia unum in Trinitate Personarum, in cujus nomen & Fidem baptizati fuerunt. Non tamen defuerunt inter Socinianos, eorumque focios, qui Sacro-Sandum hoc Trinitatis Mysterium ore perulanti atque blasphemo incesserint, Monstrum appellantes, Commentum humanum, novum Idolum, Deum fictiti-

du

lm &

lat

VII

pli

ple

Ph

cxi

gio

dai

cu]

info

illi

ce

iide

pro

run aut

refe

cau & r

dio

tiles

& 1

Ht 1

con

um & Sophisticum, fabulosam chimeram, Turrim Babelis , diabolicam Ideam, tricipitem Cerberum, tris corporem Geryonem; imo, Blajonemum Dogma ex imo Orco per Filium perditionis, virtute Satana, Gentium Ecclesiis obernlum. Hæc nempe funt insignia ista elogia quibus Servetus, Dudithius, ipseque Socinus, cum reliquis Anti-Trinitariis, ipfius vel Discipulis, yel Sociis, Christianorum Deum, & ab omnibus vere fidelibus fummo Honore cultum, adornaverunt. Num itaque tum hujulmodi impoltores, qui le Propheras jactant, Deique supremi nuncios coelitus in Terras missos; tum Rabulæ hi blatphemi, qui Deum super omnia Benedictum fædissimis conviciis incessere non cessant, in sua impietate sine Censura pergent, & impunes abibunt in Republica hristiana? At Apostoli pro sua modestia simul atque prudentia, nec ipía Gentium idola contumehis & opprobriis infectari folebant, fi modo icribæ Ephelio fides danda fit. Hic enim ex eo nomine Paulum ejusque Socios excusat, quod neque sacrilegi fuerint, neque in Dianam blasphemi, quam Ephesii, cum asis Asiaticis, pro Dea coluerunt. 19,37. Quid ergo merentur illi; qui cum inter Christianos non tolum vivant, sed & in numero Illorum censeri volunt, Deum tamen à Chriflianis communiter agnitum, Deum verum, & ab omnibus ve e fidelibus fumma veneratione cultum fædissimis contumeliis atque conviciis profcindere non verentur? Certe Deus olim sub Lege, mortis pænam statuit, tam in Blasphemos, qui in divinum Numen contumeliofi crant, quam in Pleudo -- Prophetas, qui cum à deo milli non essent, tamen Illius nomine ad Populum locuti funt; præfertim, si à Fide, Cultuque veri Dei populum abducerent

0

n

)-

5,

·-

)\_

n

is

1-

.

-

2

S

ie

1.

n

t.

n

|-|-

b

n

1-

-

ducerent. Similes quoque leges fancitas legimus ab Imperatoribus, aliifque Principibus Christianis. Imo, & ante Christianismi exortum, ab Ethnicis Idololatris idem factum accepimus, qui contemptum Divini numinis, & Religionis injurias, gravislimis suppliciis vindicare foliti funt; idque non folum in plebeiis, sed in viris Principibus, eximiique nominis Philosophis. Siquidem hac de causa Alcibiades in exilium pulsus elt & per omnium sacerdotum religiones Diis devotus, quod solennia Cereris mysteria per ludibrium enunciasset. Hinc Anaxagoras, licet Pericle discipulo studiosissime defensus, quinque tamen Talentis mulctatus est, atque insuper exilio damnatus, quia Solem ab Atheniensibus pro Deo cultum udseor dia mugor, h. e. Ferrum ignitum, five Globum candentem, afferuerit. Hinc Protagoras ab ifdem Athenienfibus in exitium pulsas est, librique illius diligenter conquisiti, in soro, sub præconis voce publice cremabautur, quod in principio cujufdam libri, se dubitare, dixerit, an Dii suerint, necne? Hinc idem Athenienses Diagoram Melium, Atheum didum, morte damnarunt; & tum voce præconis promulgarunt, tum in ærea columna insculpi curatunt, se Intersectori ipsius Talentum daturos; duo autem Talenta illi, quicunque vivum adduceret, ut refert Suidas. Denique, Socrates ab iisdem, quamvis immerito, & per calumniam, eandem tamen ob causam mortis sententiam in se latam sensit, quam & reipfa subiit. Tanto horrori fuit tantoque in odio, hoc Blasphemiæ crimen apud ipsos etiam Gentiles Idololatras, qui verum Deum ignorabant, & Illius Honorem mille Diis fictitiis impertiebantur ut nihilosecius, vel solo Naturæ lumine edocti, contumelias cujusque numinis publice culti, & pro vero vero Deo habiti severissime vindicarent:

§ 54 Non diffiteor quidem, Stegmannum verbo tenus agnoicere Reverenciam Ecclesia ac Reipublicæ debi. tam; & velle fartam tectam manere Magistratus Poli. tici potestatem pag. 52 Dei quoque, & Domini Jeiu Judicium agnoscit, cui Omnes subjectos esse opor. tet. Sed quid verbis agnoscit, quod factis ab. negat? Cur Fidem ab Ecclesia Catholica profes. sam rejicit? Cur Politiam Ecclesiæ, cultum Dei publicum, Ditciplinam, atque Sacramenta, ab ea ex Christi instituto, administrata, conculcat? Cur ex Religione innovata reipublicæ pacem conturbat? Cur Potestates civiles, una cum Ecclesiasticis, à Deo ejusque Christo institutas, Regulasque judicandi ab eisdem præscriptas, ad veritatem simul & pacem in Ecclesia conservandam, pro nihilo ducit? Satis enim notum est, quomodo in his omnibus sele gesserint Socious, ejusque socii ac discipuli, quorum Patronum ac vindicem Stegmannus in isthoc libello se constituit.

5.55. Octavo, idem lb: pag: 155. hanc Objectionem fibi folyendam proponit. Si Illud sibi velint, quod Rationis Judicium, seu Sententia à Ratione lata, repuznet sive contradicat Sententiis sacris seu Theologicis; ut Ratio concludit, unum esse Deum, tum Persona, tum effentiæ ratione, quia Persona nibil est Aliud, quam essentia una sive individua intelligens; at Theologia dicit; Tres esse Personas in una essentia. Sic in Incarnatione, hypostatica unione, miraculis &c. Dicimus, inquit, Alind effe, Rationem; Alind, Judicium f. ve lententiam Rationis: Illa enim , causa; Hoc, effectum est. Potest autem Aliquid contrarium esse effectui, quod causa tamen non repugnat. Ratio enim nihil judicare potest, misi Principia habeat, ex quibus judicet &c.

Sic

S

6

li

C

pi

m

ju

So

tre

Sur

ne

RU

tr

(t

In.

lat

Ver

clu

atq

at I

de

con nisi

quo

ran mil

Sch in fe dus

bi-

oii-

ciu

or.

ab-

fef-

Dei

ea,

ur

at?

a

dinul

ilo

mdi-

an-

em

eod

re-

gi-

d,

eo-

in ci-

fi-

um

i, di-

rc.

Sic

Sic Ille. At quomodo potest Aliquid esse contrarium sententiæ, sive Judicio Rationis, quod non est contrarium ipsi Rationi? Quippe si Ratio judicet secundum vera, congruaque Principia, five propria S. scripturæ five communia rebus facris & naturalibus, & ex iildem rite concludat, non potest non elicere veram sententiam: sin aliter, falsam elicit. Certe recta Ratio semper recte judicat, quia judicat prout ipla le habet, ac prout dirigitur juxta normam Principiorum istorum, quibus ipsa utitur in judicando. Quicquid ergo contrarium est Judicio Rationis, Rationi sic judicanti pariter adversatur. §. 56. Nono, Idem quoque postulat ( sicut & alii Sociniani, cum ipso Socino ) ut in Theologicis Controversiis determinandis, sufficiat consensus in iis, que sunt ad salutem necessaria. At è contra; licet neque necellarium, nec revera possibile sit, prout Hominum Ingenia, moresque se habent, ut singulæ Controve siæ etiam minutioris momenti, definiantur, (tanta obscuritas est in quibusdam, tanta sevitas in Aliis, tamque ampla occasio Turbarum inde obata, inter mentium humanarum opinionumque diverlitatem, quæ intra Cancellos adeo angustos concludi nolunt) necesse tamen est, ad veritatem simul atque Pacem in Ecclesia conservandam, ut conveniat inter Christianos, tum de Regula judicandi, tum de Judice sententiam laturo. Nisi enim de Regula constet, omne Judicium fallax erit & incertum; & nifi Tribunal quoddam in Ecclesia constituatur; ad quod lites quecunque, quas oriri contingit, deferantur, & in cujus sententia decretoria acquiescatur, mille Herefibus veritas catholica opprimetur, mille Schismatibus Pax Ecclesiæ violabitur. Multa enim infe levia, Turbas valde graves sæpe excitarunt; &

no

pi

Re

qui

tio

fr

me

fto

que

illo

gin

clu

fequ

ver

cim

tils,

rimi

mat

ut n

quen

Sim

pro v

pofit

offici

Chris

endui

quide

dione

ex parvis initiis Discordiæ maximæ enatæ sunt. Certe Ecclesia, tum primitiva, tum hodierna, hæc mala frequenter experta est, & cum summo Doloris fensu animadvertit, cum Filios suos inter sele acerrime conflictantes viderit, non folum de Fidei Dogmatibus, sed etiam de Ceremoniis, & consuctudinibus, de fo mulis Disciplinæ, & Ecclesiastici Regiminis limitibus, que in sea natura Adiaphora sunt. Sed, quod multo plus est, & gravioris momenti, haud convenit inter multos, Quæ sint illa ad salutem ne-Non pauci enim reperti funt qui necel. faria quædam repudiarunt, quali omnino reprobanda, aut saltem dubia atque problematica, adeoque nullius Christiani Fidei obtrudenda. Alii ex adverso surrexerunt, qui cerebri sui Commenta, & humana Instituta, pro omnino necessariis obtruse runt, & à cunctis Fidelibus, qui falvi esse cuperent, acceptanda Socious necessaria restringit ad Pracep. ta ac Promissa. Pontificii Symbolo Apostolico nescio quot Fidei Articulos adjecerunt. Et omnes fere Ha retici fidem antiquitus receptam, vel decurtarunt, vel Additamentis fuis depravarunt. Ita, vel mutilam reddide unt, vel monstrosam. Itaque inprimis necelle est, ut de hisce fundamentalibus sive necellariis inter Christianos conveniat, quot & quenam sint. Hoc autem nemo sobrius fieri posse putat, quamdiu Ingenia Hominum adeo varia funt; & Judicium de fingulis controversiis cuicunque Privato rel nqui tur, pro Illius opinione & Arbitrio ferendum.

\$. 57. Decimo; Adjici huc potest illud Smaleii, alio umque quorundam Socinianorum Postulatum viz. Quod omnes Articuli Fidei literalirer & expresse in S. literis extent, ira ut non sit Opus aliquos exinte per consequentiam deduci. Nam illum in sinem, ait Smalcius, potissimum conscripta suut sacra litera, ut

nt.

æc

er-

g-

ni-

gi-

nt.

ud

ne-

ef.

ro-

de-

ad-

å

ife-

it,

ep-

Ix-

ıŧ,

Att-

His

Ma-

int.

din

de

wi.

ii,

um

ref.

ex-

773,

quid ntceffarium sit ad falutem, omnibus & Singulis expresse constaret. Atq; iterum. Omnes simplices tenentur ea intelligere que ad salutem scitu necessaria sunt; consequentias autem capere, omnibus datum non est. Sic ille, in Refut. disp. Graveri de Sp. g. citante Josua Stegmanno, in Photinianismo suo. Andr: Dudithius item, Epilt. ad Bezam. A. C, 1571. Op. Soc. p. 524. Tom. 1. in eandem sententiam ita scribit --- Prima sit hac Regula, ut summa S. literis Authoritas tribuatur; ita quidem, ut quod ibi expresse non docetur, id, ratiocinationibus humanis adducti, pro Dogmate, ac Fidei nofra Capite, assumere ac proponere nefarium esse existimemus. Hoc autem ab illis, aliifque Socinianis pofulatur, ne cogantur assentiri iis Fidei Articulis, quos impugnare solent, cum tamen valide clareque illorum veritas evincatur per consequentias è S. Pagina deductas. At utique recta Ratio docet, Conclusionem virtute contineri in Præmissis neque consequentiam falsam esse posse, quæ ex Principiis in se verissimis rite deducitur. Equidem lubenter agnoscimus, S. Scripturam in Rebus ad falutem necessafils, ut plenam esse, ita & planam; non tamen asseimus, illam adeo diferte & expresse de singulis Dogmatibus loqui, etiam que majoris momenti funt, u nullis sit opus consequentiis. Hæ vero Consementiæ istiusmodi sunt, ut vel sieri possint etiam ismplicioribus; vel saltem ab iis apprehendi, & proveris agnosci, quamprimum ab Ecclesiæ Præ-Positis atque Doctoribus proponuntur, quibus ex officio præcipue incumbit, illas deducere, plebique Christianz ob oculos ponere. Neque ad hoc aftruadum desunt exempla Christi & Apostolorum. Siquidem ipse Christus probavit mortuorum Resurreflionem per consequentiam ex libro Mosis deductam, G 2 MattMatt. 22. 31, 32. cum Exod. 3. 6. Deitatem item fuam & æqualitatem cum Patre, per aliam consequentiam probavit, è libro Pfalmorum. Jo. 10. 30, 36. cum Plal. 82.6. necnon è Pfalmo 110. 1. ubi David appellat Messiam sibi promissum, Dominum suum. Sic enim arguit Christus. Matt 22. 44, 45. Paulus candem Christi Deitatem probat ex eo, quod nomen præstantius sortitus suerit, quam Angeli; quod Thronum, sceptrumque regale dederit ipsi Deus, eunque unxerit oleo lætitiæ fupra Socios; quod Creatio Cœli & Terræ ipfi attributa fit; quod denique Deus Pater eum ad dextram surm sedere se cerit, donec posuerit Inimicos scabellum pedum suorum. Heb. 1. 4. 13. perplures ejusdem ge neris Argumentationes passim occurrunt in ista ad Hebræos epistola ut & in reliquis Paulinis. de inde, quædam Consequentiæ adeo faciles sunt, ut eti am à vulgaris ingenii Lectoribus fieri possint. Alioquin Christus non hortatus suisset Judzos in genere ad scrutandum Scripturas, quia de Ipio Testimonium se rebant. Hoc enim Testimonium intelligi non poterat, fine diligentiCollatione veterum prophetiarum atque Typorum, cum rebus à Christo gestis, ex qua ritesa Eta concludere possent, eum esse Christum olim prædictum, præfignificatum, & promissum sub le ge. Hoc ulterius liquet exemplo Bercensium, de quibus fertur illos ex collatione Scripturarum, cum iis quæ à Paulo prædicata funt, ad Fidem Chris adductos fuiffe. Act: 27. 11, 12 .comp: Jo. 5. 39,40

§ 58. Hac dixisse satis sit de Socinianorum postulatis, quæ contra Rationem & Equum admiti petunt. Restat, ut Illorum Dogmata, in unum quasi Fasciculum collecta, simul exhibeamus Ocus sectorum, quo facilius appareat summa hujus monstro

fiffim2

G

te

fe

tu

fec

N:

ful

Po

cui

tuf

pro

IIS

HM

cæ

lis

nov

rire

tura

Cor

vela

eft,

nege

Chr

ruur

tim,

facit

per:

Rati

band

prin

0,

4-

n.

us o-

bc

s,

od

ni-

fe-

ım

ge. Ita

de-

eti

uin

ad

fe

rat,

que

fa.

Jim

le

de

cum

risti

,40.

po-

nitti

num

culis

ftro

im2

issimæ Hæresis deformitas, cnm gravissima pernicie conjuncta, instar. Hydræ Lernææ, quæ & Capite multiplici horrorem incuffit, & Veneno mortem intulit. Siquidem ex hoc Catalogo facile patebit, Socinum cum sociis, Discipulisque suis, disertis verbis pleraque sustulisse, quæ ab Ecclesia Christi primitus accepta sunt, tum quæ ad sidem, tum quæ ad praxin spectant; quæque per tot secula in eadem retenta fuerunt, atque observata. Nam præcipuos Fidei Articulos, vel in universum subulerunt, vel sadissime corruperunt. Veterum Politiam atque disciplinam Ecclesiasticam, una cum Sacramentis & Sacramentalibus liturgiis, cultusque divini Ritibus antiquitus usurpatis, à se procul amandarunt, aut faltem mutilarunt. Non iis suffecit, Centonem quendam veterum Hæresium nobis exhibuisse, initar Mendicantium Tunica, ex diversis, iisque attritis lacerisque panniculis consutæ ( ut cum Theodoreto loquar ) nisi & novis quibuscunque Commentis viam latam apetirent, dum Cujusque Privati Rationem S. Scripwe Interpretem constituunt, & Judicem omnium Controversiarum ad Religionem pertinentium. Revelationem Divinam, quæ Religionis omnis origo ef, & immora Fidei Basis, etsi non palam tollant, negentque (ne pro Infidelibus plane habeantur, & à Christianismo prorsus alieni) eam tamen clam submunt, inutilemque reddunt in quamplurimis; partim, dum seipsos solos Divinæ mentis Interpretes faciunt; partim, dum omnia Fidei mysteria, a Deo per Revelationem istam nobis communicata, ad Rationis humanæ Tribunal adducunt, vel approbanda, vel abjicienda. prout ilia inter examinandum, principiis illis, quæ sibi perperam assumpsit in judicandi

qui

ora

clef

tem

арра

que

isti.

veri

Reg

Leg

rano

8.4

mbu

part

rem

dem

que

ti-T

tame

que (

tate :

temp

tandi

Diffe

Conc

Prop.

à pa

lica o

mpo

alleri

n div

Don 11

candi Regulas, congrua vel incongrua deprehenderit. Imo, licentiam fibi fumunt, non folum pervertendi tentum verborum S. Scripturæ, fed & mutandi commata, Periodos, literarum apices, literafque ipfas, quoties fuis Dogmatibus adverfari videntur. Ita ut non immerito, eos potrus audaces Criticos dixeris, quam humiles, & bonæ fidei Christianos. Sed exhibermus Catalogum, ex quo hæc omnia luculentius

patebunt.

5. 59. Primo, Quod ad S. Scripturam, ejusque Interpretationem, & judicium de controversiis Theologicis ferendum; fibi, suisque Discipulis totum tribuunt, cum summo totius Antiquitatis, & Ecclefix Catholica contemptu. Conft at, ait, Socinus, Justinum & Irenaum aliter de Christi Persona sensiste, quam nos fentimus. Sol. 30. Scrup. Ad 5tum. p. 327. Tom. 1. Idem de Ecclesia. p. 344. unumquemque relinquit fuo ipsius Judicio in sensu, S. Scripturæ eruendo, & censura ferenda de Aliorum quorumcuaque Doctrina; nullorumque sententiæ innitendum effe vult, five hodie viventium, five veteris Ecclefiz Doctorum --- Non attendendum est, inquit, quid Homines doceant, sentiantve vel antehac docuerint, aut senserint, quicunque illi tandem, vel quotcunque sint aut fuerint. Imo, nullam Divinam Patefactionem requifitam effe vult, præter literam S. Scripturæ. Idem, E. pist. 3. ad Matt. Radecium Secretarium Gedanensem. pag. 387. fub specioso prætextu solius S. Scripturæ honorandæ, & ipsius Authoritatem agnoscendi, veterem Ecclesiam Catholicam, cum Doctoribus suis, & Conciliis vilipendit. Inde, inquit, potissimum Dis-Sensiones oriri auilibet facile perspicere poterit, quod soli Dei verbo picrique revera non adharent. Nam adhuc, prater S. literas, nescio qua Concilia, Patres, Antiquitas,

li

1-

t

S,

1-

15

le

C-

n

6.

ė,

7.

eti-

8-

m

æ

0-

ut

ut

11-

E.

n.

æ

e-

S,

1-

d.

i.

6,

quitas, maxima sunt in veneratione; adeo ut Divinis oraculis propemodum aquentur, cum tamen ista omnia o sique sunt alia ejusmodi, nullas vires praterea apud cordatos Homines habere debeant, quam ut sensus Ecchefie illorum Temporum fidem faciant; vel etiam non temere recedendum moneant ab iis Dogmatis, que ipfi approbant. Sed S. literis licet aperte reclamantibus. quedam tamen mordicus retinere velle, quia sc. ab istis apprebantur, hec nihil aliud est, quam Divinam veritatem consulto pessindare, & ad Antichristiani Regni confirmationem ingentem fenestram patefacere. Legantur modo Pontificiorum scripta adversus Lutheranos & Calvinianos; & Satis intelligetur, fi preter S. literas Istorum Auctoritati sit Standam, nobis omnibus causa cadendum esse. Quibus in verbis Socinus partim calumniatorem agit, partim Tergiversatorem, & sese manifestissime veritati opponit. Siquidem ignorare non potuit, creberrimas, gravissimasque lites oriri folere, suaque ætate ortas, inter Anti-Trinitarios, Anabaptitras, aliofque Sectarios, qui umen S. Scripturæ literæ unice adhærebant; ideome ortas, neque adhuc terminatas, quia Authoritate Patrum, Concilio um, vete ilque Ecclesia, contempta & ablegata, fibi folis arrogabant Interpretandi munus. Eum quoque non latuit, quamplurimas Diffensiones in Ecclesia olim consopitas fuisse, ope Conciliorum, & Authoritate Patrum; qui partim Mopriis fuffragiis ex fenfu Ecclesiæ sui temporis latis, apartim ex Majorum Testimoniis, qui in Fide Cathoha decesserant, litibus sic exortis finem exoptatum impoinerunt. Calumniatur item Orthodoxos, cum aferit Illorum dicta ab iis propemodum exæquadivinis Oraculis. Etenim apud eos in Honore funt, on ut infallibiles Dogmatum facrorum Authores, G 4

fed ut optimi ac fidelissimi Oraculorum divinorum Interpretes, idque non ex suo ipsorum Ingenio, sed ex Traditione Apostolica, quæ, priscis istis seculis, è facro Divinæ veritatis fonte, multo purius fluxit atque defæcatius in Canali fuo, quam nunc Die rum. Sin veterum Authoritas huic foli Rei ferviret, ut certos nos faceret de Doctrina, quam Ecclesia Catholica sui temporis tenuit ac docuit; & exinde moneret posteros, ne ab ea temere recederent; abunde satis esset ad Socinum innovati Dogmatis, & audaciæ non ferendæ arguendum; qui Doctrinam istam non solum temere abdicavit, sed & conviciis atque contumeliis fadissime p oscidit. pace Socini, illis curæ erat, non tantum sensum atque sententiam Ecclesiæ sui ævi nobis exhibere, fed & Ætatum præcedentium, usque ad primos E vangelii Pra cones; ut hoc pacto Fidei fuæ Antiqui tatem oftenderent, & Confensum Ecclesiæ Catho licæ in unoquoque seculo. Itaque quam sæda macu la, quantum in le est, & veteris Ecclesiæ & hodien næ, quæ vestigiis illius insistit, sidem samamque aspergit Socious, cum plus satis innuit, veteres Dogmata quædam approbasse, & ad Posteros derivalse, contra Scripturas aperte reclamantes; & hodierna Ecclesias adeo stupidas fuisse, atque vecordes, ut ea pro veris admitterent fine examine, sub lumine Evangelii tam clare effulgente; atque adeo, fi minus ex malitia, faltem ex lumma Infeitia vel Socordia, veritatem Divinam pessumdederint, & Antichristi Regno stabiliendo viam latissimam adaperuerint Sugillat etiam, & novitatis incufat Ecclesiarum re formatarum Theologos, quos Lutheranos & Calvinianos appellat, cum temere affirmat, illis omninibus causa cadendum esse, si præter S. literas, ve

rum

1ed

ulis.

duxit

Die-

iret,

lesia

inde

ent;

atis,

ctri-

COn-

At

fum

ere,

s E

qui-

tho

acu

lier.

que

og-

alle,

rnas

, ut nine

nus dia,

risti

int.

relvi-

mi

ve-

um

terum Authoritati standum sit; cum nescire haud potuerit, eruditissimos ex illis quamplurimum Antiquitati deferre; Novitatem solam Dogmatum & Rituum in Ecclesia Romana damnare; & veterum Testimoniis, ut Adversariorum causam refellere, ita & fuam stabilire. Sin Anti-Trinitar os folos intelligat, ut suos arguit Apostasiæ à fide antiqua, ita probe novit, Theologos istos, quos nominat, Catholicæ Fidei causam contra istos defendere, tam veterum Testimoniis, quam Authoritate S. Scripturæ. Sed quod multo plus est, & Socinum Tergiversa. tionis in hac Re manifestum reddit; in hac ipsa Epistola Authoritatem istam, quam adeo contemptim rejicit, cogitur agnoscere, ne sua ipsius causa cadat, quam in se tuendam suscipit contra eos, qui Invocationem & Adorationem Christo deberi negarunt. Cum enim multa Argumenta è S. literis attulisset, ad sententiam suam confirmandam, quæ probe noverat, & posse, & solere ab Adversariis eludi, mole hujus Authoritatis tandem premit Radecium, ut contra quam niti, nec audeat, nec poslit --- Unde factum esse existimas, ut ab ipso quasi nascentis Ecclesia Christi Initio, usque ad nostra Tempora tot viri, adeo ut nullns sit numerus &c. quibus in verbis (uti ea paulo antea citavi) fuam de hac Re fententiam validissime confirmat Testimonio veterum, quorum Judicio innitendum esse vult, in sensibus S. Scripturæ rite eruendis atque explicandis, ne alias veritati manifestissimæ repugnemus. Idem Epist. 3. Andr. Dudithio -extra nos ipsos, Alio nobis Judice opus non est, quam Deo & Christo, controversiarum in Rebus sacris oborientium --- Sibi quemque advigilare par est, idque pro vero admittere ac tenere (licet universus Terrarum orbis in alia omnia iret ) quod ipse-

met, totus ad obsequium Dei conversus, de genuino S. liter arum Jensu arbitratur & intelligit. Tom. 1. pag. 502. At quomodo Deo obsequitur, qui media rite intelligendi à Deo sibi data negligit, Fidei Duces aversatur, propriosque sensus, Judicio totius orbis Christiani, anteponit simul & opponit ? Idem, Animady: in Affert: Theol. Coll. Pofnan. ad 1. p. 424. Tom. 2. De origine istius Dogmatis (viz. de Trini. tate) non adeo sumus solliciti. Nam etiamsi ad ipsum mundi initium ea referenda est, id ejus falsitatem evidentissimam nibil minuere potest. Cum item Andreas Volanus his verbis Socinum urgeret --- Magna profe-Elo Impudentia vestra, Ebionita, & inaudita quadam in contemnendo perpetuo universo Ecclesia Christi Judicio arrogania, ut quod illa semper de Christo credidit, & quam sidem diversis Hareticis, tanquam Achillis clypeum opposuit, illam vos falsi & erroris insimulare non pudeat. Sic reponit Socious -- Perpetuum istud Christi Ecclesie Judicium nunquam probabit Volanus. Imo contrarium à nobis manifeste probatur, quotiescunque Testimonia Christi Apostolorum in medium afferimus &c. Quo nihil futilius replicari potuit. Quam misera enim petitio Principii est, cum Sociniani veteris Ecclesiæ Judicio erronei Dogmatis convincuntur, ab illius sententia ad Scripturam appellare in suo ipsorum sensu intellectam, contra senfum Ecclesiæ Catholicæ uniuscujusque ævi, quem acceptum retulit iplis Apostolis, S. Scriptu & Authoribus. Cum Socino idem in hac Re fentiunt illius Discipuli, Andreas Dudithius, & Ostorodus. Dudithius sic in Epist. ad Petrum Carolinum Concionatorem Varadiensem, data Cracoviæ Cal. Sextil. 1572. Op. Soc. Tom. 1. p. 533. Col. 2. ubi cum contra Dogma Trinitatis arguisset, hæc subdit -- Cave Tu,

ag.

ite

es

Sic

ıi.

4.

li-

m

i-

IS

e-

m

-

Tu, Confensiom veteris Ecclesia nobis opponas; quod etsi facias, nihil proficies. Veritas enim quarenda est ex verbo Deignon Hominum qualium cunque tanta de Re Conspiratio. Libi, ut modo vidimus in Socino, fatis abfurde sibi concedi petit, quod in quastione ponitur, dum teipfom verbi Divini Interpretem facit, & Aliorum quorumcunque sententiam in adversum latam, quali Conspirationem contra veritatem Divinam temere rejicit. Atque hoc observatu hand indignum est, quas ob causas hic Dudithius, Communione Ecclesiarum Reformatarum deserta, sele tandem ad Socinum, & cœtus ab eo collectos, contulerit. Duas autem affert; unam, quod Theologi illarum sese subjicere nollent Authoritati veterum Patrum atque Synodorum ut neque Judicio præsentis Ecclefix Catholicæ: Alteram, quod inter sedissentirent, atque alii alios variorum errorum damnarent. Hinc factum est, ut sese tandem conferret ad Partem Socini, qui cuncta retulit ad diferta S. Scripturæ verba, & interpretandi munus unicuique permisit, pro ho Arbitrio exequendum. vid. Epist. Dudithii ad Bezam, datam A. C. 1571. Op. Soc. Tom. 1. pag. 524. Ostorodus autem in hoc aliquanto pejus sentit, quod teneat S. Scripturam posse intelligi, & credi, & obsequium ejus mandatis præberi, sine interna & speciali S. Spiritus illuminatione & Auxilio. enim Ille - Confemus graviter errare eos, qui putant Sacram Scripturam sine pracedente interna Illuminatione, & singulari Revelatione Spiritus Sancti, nulla ratione Fidem & Obedientiam in Hominibus operari posse. Instit. cap. 1.

\$.60. Secundo; Huic autem Hypothesi, fundamenti loco substratæ, reliqua Dogmata superstruunt, quibus primarios Religionis Christianæ Articulos,

licet

in

eu

licet in S. Scriptura fundatos, & Fidei Symbolo comprehensos, pertinaciter impugnant, & funditus subruere conantur. Quod ex sequentibus luculentius

apparebit. Nam

§. 61. 1. Quod ad Dei naturam & Atrributa, O. pulque Creationis attinet; Naturæ Divinæ quædam attribuunt, ei prorsus incongrua, dictuque indigna, qualia funt Passiones humanæ, quibus Animus revera commovetur ac perturbatur, & male afficitur, ut Ira, Dolor, metus, ac desperatio; simulque tollunt Perfectiones ei debitas, ut Omnicientiam, Omnipræfentiam five Immensitatem, Infinitatem, Simplicitatem sive Spiritualitatem, & voluntatis Immutabilitatem. Negant item, Deum ex nihilo, mundum creasse. Crellius De Deo ejusque. Attributis. p. 278. negat Deum ubique esse, seu latere in medio Rerum impurissimarum ac fordium; sed in cœlo esse; Cœlum esse ejus Habitaculum; exinde Homines respicere, exaudire. Eum lucem inaccessam habitare, & siqua sunt His similia, quibus Habitaculi, & loci distantia significatur, qua Deus ab Hominibus distinguatur: Barbari, inquit, orantes, in Colum manus aut oculos attollunt. Ergo ipsa quodammodo natura omnes Terrarum Populos monere videtur ut in Calo Deum quarant, aut effe intelligant. Adjicere potuit, omnes Christianos, juxta ipsius Christi Præcepcum, orantes, ita compellare Deum; Pater noster qui es in Cœlis; cum tamen simul credant, eundem in Terrissibi adesse; Christumque ipsum, juxta suum ipsius Promissum, in medio illorum esse, ubicunque congregatorum in nomine ejus. Matt. 18. 20. Idem affirmat, Affectus Deo attributos in S. Scriptura, esse Commotiones quasdam divinæ Voluntatis; ita tamen, ut quoties dicitur pænitere, dolere, irasci, indignari,

olo

tus

ius

0-

am

na,

era

ut

int

ni-

li-

a-

m

8.

m

eoi-

&

li-

n-

ut

es

m

1-

e

indignari, Res ingratæ extra Ipsum non eo usque eum afficiant atque conturbent quin absorbeantur in perenni ista ac interna voluptate, qua semper infe fruitur; & ex eo, quod ea convertat ad quoddam Gaudium suum, disponendo illa ad Nominis sui Gloriam. In eum sensum disserit. Cap: 31. p. 321, 323. Et de Pænitentia sive dolore Dei, hac speciatim adiicit -- Est Affectio in Deo ingrata, orta ex eo quod Facta sua optima indignissimum, ob alienam nempe Culpam, Eventum sortiri cernat. Volkelius de Creatione, sic--Ideo Deus ex nihilo omnia fecisse dicitur, quia ea creavit ex Materia informi, H. E. Ejusmodi, que nec actu, nec naturali aliqua Potentia Jeu Inclinatione Id fuerit, quod postea ex ea fuit formatum;ita ut nisi vis quedam infinita accessisset, nunquam quicquam ex ea fuisset extiturum. At non extendit hanc vim infinitam ad Creationem hujus materiæ informis ex Nihilo, sed accedit potius ad Illorum sententiam qui eam increatam affirmant, cum Scriptura nihil omnino dicat de Creatione illius. Moscorovius item, de Bapt: cont: Smigl. c: 3. p. 78,79. Negat, Creationem oportere elle Productionem Rerum ex Nihilo. Atque afferit, quoidam statuere Materiam primam fuisse zternam, non leviculis Rationibus impulsos, nec quibus divinæ literæ uspiam contradicant, & refutare conatur omnia Smiglecii Argumenta in contrarium ab eo producta, sc numero 5. Ita limitat Omnipotentiam Dei, ut Crellius modo dictus Omniscientiam divinam certis quibusdam Terminis circumscribit; quando asserit, eam non extendi ad illa, quæ non funt patura fua Scibilia; Talia autem, inquit, sunt futura Contingentia determinate sumpta. Alioquin, humana voluntatis libertas neg anda

di

fin

ne

tu

fu lit

p

in

n

ti

fe

te

m

to

neganda erit, & omnia erunt necessaria. Cap: 24. pag: 202. Socinus quidem agnoscit prædictionem quorundam Futurorum à Deo, quæ nunquam fallit; eam tamen præpostere dependere vult, non ex Præscientia divina, quæ ad omnia se extendere dicitur sed ex solo Decreto divino. Sic enim ille ... Mirum esse non debet , si Deus Populi sui Afflictio. nem ab Egyptiis, tanquam certissime futuram preditere potuit, non quidem ex pranotione quadam inex. plicabili & incomprehensibili omnium que fiunt, sed ex Decreto. Sic ille, Prælect: Theot: p. 547. Col: 2. Resp.: ad Cen: c: 15. v. 13, 14. Tom: 1. Idem Ib: p. 548. Col: 2. Reip: ad Marc: 14. 30, Petrus propter Temeritatem Juam meritus fuerat, ut in ejufmodi scelus laberetur, & divina Gratia, qua ab ipso abstinere potuisset, prorsus destitueretur; ex cujus Gratia subtractione, jam à Deo in Petri Temeritatis & Arrogantie pœnam decreta, unde necessario Negatio ista, occasione oblata, consecutura erat, prædicit Illam Christus; non autem ex alia aliqua Dei Pranotione. Nec alia praterea re opus fuit, nisi ut Occasio Christum negandi Petro daretur. Id quod ipsum Deum curasse, i. e. effecisse, ut ab Ancilla ista aliisque interrogaretur, & ex numero Discipulorum & Comitum Christi esse diceretur, nihil ab urdi continet. Atque Ib: fic .- Deus solet falsos Prophetas excitare, ut tentet atque exploret suos Deut: 13. 3. Thess: 2. 10, 11, 12. Igitur potuit Deus per divinos Viros, perque ipsum Christum, fatsorum Prophetarum Adventum pradicere; non quiaid pravidentia inexplicabili pranosset, Sed quia sic futurum decreverat; pradictum simul fuit multos futuros, qui falsis illis prophetis sidem adhibeant; non quia Deus; Ratione quadam prorsus incomprehensibili, multos futuros antea noverit, qui digni sint quibus efficacia illa erroris mittatur; verum, quia cum ejusmodi Homines ii sint, qui Veritati non obediunt, ut ibidem Paulus ait; ii vero, qui veritati non obediunt, aut pessimi quidam & perversi sunt Homines, aut ejusmodi qui nimis negligentes in Rebus divinis sint, quorum semper ingens suit, & suturus est Numerus; certum est, non desuturos unquam, qui ea

Funitione Dei sint digni.

4.

m

al-

On

re

0-

ti-

r.

d

1:

T

113

1-

6

2-

0

n

§. 62. Hæc Socinus. At inter illius Discipulos, nemo audacius Naturæ divinæ Perfectiones violavit, tum subtrahendo quæ ei debita erant, tum affingendo quæ ei maxime incongrua erant, & co prorfus indigna, quam Conradus Vorstius, Professor olim Theologiæ in Academia Leidensi; cujus libros proinde, qui blasphema ista Dogmata continebant, Seren. Rex noster Jacobus publice cremari juffit in Cæmeterio Paulino & in utraque Academia. Intercellit quoque, per legatum tuum, cum fæderatis Belgii Ordinibus, ut Ilium, non folum Munere professorio privarent, sed etiam è finibus suæ ditionis pellerent. Et, ut palam oftenderet, quanto zelo tueretur fidem antiquam & Apostolicam, cujus ipse defensor erat, contra insana & impia Vorstii Dogmata, edidit libellum, cui Titulum dedit, Protestatio Antivorstia, in quo Illorum præcipua & maxime perniciofa notavit, excerpta è variis Ipsi-18 Tractatibus, quorum Titulos & paginas in margine citat. Hæc autem fere funt. Nihil vetat Deo ttiam Corpus ascribere, si vocabulum Corporis in Sig. nificatione latiore sumamus. Non satis circumspecte loquuntur, qui Deum, ut effentia, sic etiam voluntate, prorsus immutabilem esse affirmant. Nusquam Scriptum legimus, Dei substantiam simpliciter immensam effe; imo non pauca funt, que contrarium sensum habere

bere videntur. Magnitudo nulla actu infinita est. Ergo nec Deus pater peculiarem quandam entitatem , seu quali limitatam & restrictam effentiam babere putan. dus eft. Nufquam diferte Scriptum eft , substantiam Dei simpliciter, seu quevis modo, immensam & infinitam effe; & non pauca in S. literis occurrunt, que contrarium, non dico clare afferunt, sed tamen afferere videntur. est in Deo quantitas sed non physica, verum hyperphylica; attamen nobis plane imperceptibilis & mere spiritualis. Deus quolibet sensu recte Infinitus dici non potest, quum Infinitudo illa, qua Definitioni certa opponitur, in Deum revera non cadat. Dem est in aliquo loco, sed non Physico, verum in Spatio abstractissime sumpto quod Deus suo divino modo adimplet. Deus compositus est ex Materia & Forma, in sensu quodam improprio; vel, si mavis, per Catachresin quandam per quam vocabulum Corporis, item quasi Materia & forma, seu quasi compositionis ex Genere & Differentia, aliquando eidem attribui posse non immerito Alicui videatur. Deus non est immutabilis, ut essentia, sic Voluntate, unde porro non difficul. ter efficitur, etiam interna quadam Accidentia in Deo, boc est in ipsa(ut sic dicere liceat) procretica Deimente & Voluntate, revera existere. Quod alibi sic emollit, seu potius suco illinit. Deus non quidem subjectu est ullis veris Accidentibus; tametsi per liberam voluntatem quadam Accidentia latissime sic dicta, tum ad se, tum in se recipit Deus. Si omnia, & singula Rerum Eventa pracise & ab aterno definita fuissent nihil opus esset continua Rerum Inspectione & Procuratione, que tamen Deo passim tribuitur. Plenius tamen respondere videntur, qui certam quidem in Genere universalem Dei scientiam esse docent; sed ita tamen, ut plures Certitudinis Causas in visione Prasentium ac Praterito. TEM,

ti

r

C

U

r

d

rum, quam in visione futurorum contingentium agnostant. Omnia etiam decreta, que semel apud se pracise definivit , uno modo & Actu, post factam Definit onem, accuratissime novit; sed de aliis omnibus & singulis, quacunque sunt aut fiunt, seorsim & per se consideratis, boc affirmari non potest; quippe que, non modo successive in Tempore, verumetiam contingenter; & sape conditionaliter existunt. Futura contingentia, comparative loquendo, etiam coram Deo dici possunt minus certa, quam Praterita & Prasentia. Quod suum Dogma de lmitata & iucerta Dei Præscientia à Socino magifro fuo, una cum cæteris, didicit; qui, cum negare non aude et prædictionem quorundam contingentium à viris divinitus illuminatis, que in unam partem certo determinata erant ex decreto Dei, fatis tamen absurde, ut mihi videtur, eorundem Præscientiam in Deo negat, (quam inexplicabilem vocat, & incomprehensibilem ) qua Deus quicquam pro certo determinare possit, quod non certissime suturum prævidit; seu de quo ipse dubius esset; & conje dando folum affequeretur, illud eventurum effe; cum eventus interim revera in & ex fe incertus fit, ut qui dependeat ex dubia &incerta voluntatis humane determinatione, aliifque causis contingenter opefantibus. At S. Scriptura screntiam Divinam prædicat omnino infinitam, Præscientiam decretis anteponit ut natura fua priorem, futura omnia ut Deo prælentia repræsentat, & Dei consilia impervestigabilia ashrmat, nec Ingenii humani modulo dimetienda. Intelligentiæ illius non est numerus, neque Investigatio. Pial. 147. 5. Ifa. 40. 28. Cogitation's & viæ meæ, inquie Deus, non funt sicut vestræ, sed exaltata præ iis, ficut Coeli fupra Terras. Ifal. 55. 8, m Intellexisti cogitationes meas de longe. Ps. 139. 2. omnes

er-

Ergo

Jeu

tan-

Dei

tam

con-

e vi-

rum

6

itus

ioni

Dens

Spa-

odo

ma,

Ca-

tem

ex

roffe

mu-

cul-

e0 ,

en-

101-

tw

20-

um

um

ef-

que

ere

em

m,

1710

pri

eri

it

fuc

an

no

So

illi

Tin

tat

tat

mi

fta

ve

cit

co

in

ut

pli

piu

olo

ille

Ju

184

lat

ton

pra

bus

OF

nai

im

omnes vias meas meas meas meas prævidisti. Ita Sept. v. 30 non est verbum in lingua mea (nondum ore prolatum) quin Tu illud totum, seu omnino noveris. v.4. Hæc scientia tua est mirabilis supra me; sublimisest; non possum ad eam pertingere. v. 6. O altitudo divitiarum & sapientiæ & Scientiæ Dei! quam inscrutabilia funt Judicia ejus, & impervestigabiles viz ejus! Rom. 11. 33. Quos præscivit, prædestinavit. Rom. 8.29: Electis secundum præscientiam Dei Patris. 1 Pet. 1, 2. A seculo nota funt Deo omnia O. pera ejus. Act. 15. 18. Ubi loquitur Jacobus de O. peribus Dei, ab eo per Prophetas ante-dictis Deus operatur omnia secundum consilium sive decretum [ my Grany ] voluntatis suz. Eph. 1. 11. Christus de mortuis loquens, qui refurrecturi erant, dicit; omnes Deo vivunt. Luc. 20. 38. quali jam viverent, & actu furrexerint. Deus mortuos vivificat, & vocat ea quæ non funt, tanquam ellent, sen actu existerent. Rom. 4. 17. Ita fuam Deo Gloriam derogat Vorstius certam ei futurornm omnium Præscientiam denegando, cum (ut alibi loquitur) vult Deum per difcursum quendam conficere de futuris, quasi de Incerw. Nec minus ei injurius est, cum Affectus humanos Deo tribuit, idque vere, & suo modo proprie, hoc est, pro divine, licet non pro nature nostre proprietate sc. Affectus Amoris, odii, liz &c. imo metus atque Desperationis, ut idem Rex noster illi merito exprobrat; lices turpiter negare cogatur, quod turpius asseruisse deprehensus est. Sic & in Reliquis fere, ne pro plane Blasphemo habeatur, & Dogmata à se asserta, Christianis lectoribus horrori essent ad primum Intuitum, Illa lenit & expolit, & limitationibus quibusdam sophisticis virus lethiserum abscondere nititur, cujusmodi sunt, Quodammomodo,

. 31

ola-

.4. eft;

di-

ru-

viæ.

vit.

Pa-

0.

0.

eus

um

de

nes

Au

ea nt.

us

ne-

if-

27-

la-

ie,

æ

10

lli

Γ,

e-

&

ri

\$

e-

0-

0,

mode, Quadantenus, in meo seusu, Aliquatenus, improprie loquendo & metaphonice, videtur, nihil absurdi mit fi boc Deo afcribamus, & similia; quibus passim uttur tum ut modestiam simulet, tum ut Placitorum horum venenum placidius & occultius initillet in ammos lectorum. Sic enim, ut cum eodem Rege noltro loquar, hic Anti-Johannes in Colos, & Dei solium, profano Alacum remigio sublatus, facram Mus et inellabilem essentiam, quæ miranda erat, non rimanda, facrilegis quæstionibus solicitat, & Infinitatem, noum ex Attributis divinis, cum Immensitate, que nonnunquam Creaturis tribuitur, commilcet; essentiam & substantiam, cum Hypohas confundit, primas & secundas Creationes invehit, mediatas & immediatas; Deum quantum facit, & qualem, Æternitatem è seculorum Periodis componit, & cum Eviternitate confundit; Deum iniciatur Actum purum, & Qualitatum expertem, utpote qui Aliquid in seipso diversitatis aut multiplicitatis habeat; & (horresco referens) Principium cujusdam mutabilitatis; quasi Bellum non Theologiæ folum, fed humanis omnibus fcientiis indixlet. Denique sic concludit. Neminem hie recufo Indicem, an justis de causis videar commoveri, ut vel maxime Reformata Religionis Professor non forem, sed latiore vocis usu Christianus; aut, si velis è Schola Platonis Theologus, naturali saltem numinis Cognitione reditus.

5.63, Hæc de Vorstio, ejusque impiis Dogmatibus, circa Dei naturam & Attributa, quibus cenbriam notam inussit Seren: R. noster Jacobus. Fas st,pauca quædam his præsatis adjicere ex R. Davemantii nostri Dissert. de Prædest. Quibus Vorstius impugnat universalem Dei Præscientiam propriæ

H 2

volun

voluntatis Immutabilitatem, & Dominium in volun. Sic etenim Vorstius. Infallibilis tatem humanam. ista, & prorsus universalis omnium futnrorum Prascientia nulli usui est in Deo Not. ad dilp. de Deo. pag. 329. Admissa hac Prascientia universali, & prorsus infallibili, necesse est, multa Scriptura loca mirabilibu Glossis torquere. Ib. p. 330. Absit, ut Deo vel Hypocrisin, vel Temeritatem atque Imprudentiam ejusmodi attribuamus, cujusmodi per infallibilem illam omnium futurorum pranotionem, induci omnino videtur. Ib. p. 331. Voluntas Dei ad extra, non minus in Deo, quam in Angelis & Hominibus, ad opposita vertibilis est. Ib. 371. Nihil absurdi ex eo seguitur, quod Deus in Tempore quadam pracise ac definite velle aut nolle dicitur, que fortassis antea non ita precise, vel voluit, vel no. luit. & crassius, p. 486. Panitentia recte Deo convenit, quatenus ipsa opera sua, propter supervenientem aliquam causam insperatam , vere improbat, deserit aut mutat. Postremo, de Dominio Dei in nostras voluntates sic statuit. Virtutes & bona Opera libere prorsu & contingenter in nobis esse, aut à nobis sieri, vult Deus; eoque, potentius au efficacius ea ipsa, quam per modum voti & desiderii velle non potest. Amica Duplic. ad Jo. Piscat. p. 55. Hinc illius Discipuli affir. mant, Deum nunquam absolute velle, aut pracise intendere, cujuscunque Hominis Conversionem; sed i contra, quod positis omnibus Gratia divina operationi. bus, quibus Deus utitur ad Conversionem humanam, ita tamen maneat ipfa conversio in Hominis Potestate, ut converti possit, vel non possit. Hæc Ille.

§. 64. S.S. Trinitatis mysterium, quod Ecclesa Catholica non modo semper agnovit, sed & pro primario Fidei Christianæ Articulo Filiis suis credendum injunxit, haud satis putarunt disertis verbis

abnegare,

abi

Pa

eul

pre

oli

thi

tur

Pri

noi

ma

aut

(0)

nan

ni ,

vit

ver

De

tir

m

pr

H

fur

us,

4 7

one

fic-

una

one

tra

gen

.2d

lun.

pilis

ien-

pag.

rsus ibus

Typo-

nodi

ium

. p.

Ib.

em-

ur,

no.

-שנים

ali-

aut

un-

rsus

vult

per

Du.

ffir.

171-

de

mi.

m,

te ,

efia

oro

re-

bis re,

abnegare, nisi & impie quoque blasphement. Deum Patrem negant fuisse talem ab æterno, cum negant eum habuisse Filium ab æterno. Christum Dei Filium pro nudo Homine habent; ut Paulus Samosatenus olim, & Photinus; & ante eos, Ebion atque Cerinthus; ad quorum Hæresin debellandam Joannes dicitur Evangelium suum scripsisse; ideoque in ipso Principio Illius , Christi Deitatem asseruisse. Necnon Spiritus S. Deitatem omnino tollunt, cum affirmant, eum esse duntaxat virtutem Dei Patris, non autem substantiam aut Personam. Catechismus Racoviensis asserit, Sententiam eorum, qui Christo divinam naturam tribuunt, esse non solum sanæ Rationi, verumetiam divinis literis repugnantem; & graviter errare eos, qui statuunt non solum Patrem, verumetiam Filium & Spiritum S. Personas esse in una Deitaté. Idem quoque Catechismus, & Schlichtingius in Symbolum, multum laborant, ut Argumenta ab Orthodoxis e S. Scriptura adduci folita pro Deitate utriusque, irrita reddant, dum ea in Hereticum sensum detorquent. Hanc pariter cenhram de istiusmodi Argumentis tulit Conr: Vorsti-14, Argumenta, inquit, que adferuntur à Patribus, vel a recentioribus Theologis, pro aterna Christi Generatione, aut fallacia sunt, aut frivola. Smalcius item IC-Substantiam Dei esse simplicissimam, & numero mam, & tamen ex ea generari Alium, contradictionem implicat; & Ratiunculæ Adversariorum in contrarium allate, Deum sc. de Substantia sua Filium generasse, nugatoria sunt. Resp. ad nova Monst. part. 2dam. c. 22. p. 198. Cum autem Smiglecius obecisset, Christum sibi quamplurima in Evangelio attribuere; que ipsius equalitatem cum Deo Patre

å

M

ver

du

ca

bil

rin

fi

Te

1751

Er

fte

un Se

Se

41

m

tu

eon III

fu

at

m

ta

de

tre evincum, qualis nulli Creature competit Smal. cius respe set, Hujusmodi Prarogativam non parum conducere ad augmentum Gloria Divina, & genera humani Solatium, qui sunt Duo pracipui fines, ad quos Deus collimat. hæc insuper adiicjens .- Dico non poffe quidem Creaturam per Omnia prorsus esse aqualem Deo, fed potest effe in quibusdam Rebus Ib. C. 24. p. 216. Paulo post tamen afferit; Christum sibi divinam naturam arrogasse, plane controversum est imo omnino falsum. p. 220. Idem, in exam. 100. Erro. rum, hæc de Christo habet. Christus, ante Resurrectionem, non fuit perfecte, aut Christus, aut Dei filius, aut Deus. Err. 26. Christus dici non potest natura Deus sine Gloria patris imminutione. Err. 28. Christus non habet Potestatem rem vllam creandi, sc. ex Nihilo. Creationi Rerum aliquarum nullus hodie eft locus. Err. 31. Ergo nec Ammarum humanarum, juxta Illum. Christi Potestas non absolute aterna sutura est, sc. respetu Fidelium. Err. 32. Idem in exam. 157. Errorum reliquorum, quos Smiglecius ei objecerat, in Resp. ad nova Monst. Christus ante Mundum non extitit. Per eum Mundus non est conditus. Err. 45. Christus Angelos creavit, per reformationem Politia Ipsorum; sc. ut nunc ipsi subderentar, sicut prius Deo Patri foli. Err. 36. Pariter, de Dæmonibus--- Damones per Christum dici possunt creari, quatenus Illorum Potestatem ita reformavit, ut nunc ei Subditi sint, & pareant, qui antea soli Deo subdebantur, & parebant. Err. 123. Id. Resp. ad nova Monst. part. 2dam. c. 17. p. 153. Illa verba Apostoli de Melchisedeco sine patre, & matre; non habens Initium dierum, nec finem vitæ. Hebr. 7. 3. Quæ de Melchisedeco typice, de Christo proprie

mal.

rum

neris

quos

poffe

alem

p.

rro-

Sur-Dei

na-28.

Sc.

die

ım, f4-

am.

Ce-

720n

45

ri-

ni-

ua-

ei an-

va

A-

DI

3. ie

& juxta literam intellexit Ecclesia Catholica; vult Melehisedeco congruere, respectu Sacerdotii; neutiquam vero Christo, absolute atque simpliciter. Ostorodus autem, dum eadem verba explicat, hoc modo fatis procaciter Catholicos infectatur, quando ait, deteffabilem effe ruditatem, & negligentiam summam Illorum, qui verba illa ad effentiam, sive naturam Chrifi referent, quasi Ille in colo matrem nullam, ut in Terris patrem nullum, haberet; cum hoc in Melchisedeco locum habere non possit, qui tamen filio Dei assimiletur. Inft. cap. 41. Idem Smalcius in exam. 100. Err. hæc habet de Trinitate. Persona est natura individua. Natura est Genus respectu persona. Subsistentia a Natura non distinguitur. Repugnat Rationi, mam numero Esfentiam esfe in pluribus. Err. 65-98. Sed audiamus iplum Socinum de Trinitate sic dislerentem Usque Tempora Concilii Niceni & aliquanto polt, (ut ex omnium, qui tunc extitere, Scriptis liquet Ille unus verus Deus, quem passim sacra Testimonia pradicant, solus pater Jesu Christi est creditu; & qui contrarium sentiebant ut Sabelliani, & wrum similes, pro Hereticis plane Junt habiti. Sic lle, de Ecclesia. p. 345. Quo nihil falsius, aut infolius dici potuit; cum nemini ignotum elle que. at Veterum Scripta confulenti, quid senserit Eccleha illius ævi de Ebione & Cerintho, & Paulo Samosateno qui Deitatem Christi, ac proinde Trinitatem, negabant; & quod Sabelliani pro Hereticis ab eadem Ecclesia haberentur, quia Catholicam Fidem de eodem Dogmate, quam ipfa femper tenuent, violabant; licet alia prorfus Ratione; dum afbrebant Trinitatem, non Personarum, sed Nomimm folorum; ficut & Praxeas ante eos, qui Deim patrem cum Christo omnino consudit, & cru-H 4 cifixum

cifixum fuisse afferuit; unde Patripassianus dicebatur. & istius sectæ Princeps. Noctus item Sabeliii ante. cessor, qui decebat Christum eundem, Ipsum esse Patrem & Spiritum Sanctum. Attamen verbis immediate sequentibus, non erubescit Ecclesiam Ca. tholicam suæ a tatis, quæ hanc Sententiam de Tri. nitate Personarum in una Dei essentia defendit, Antichristianismi reamea de Causa peragere. Idem, Animady in Affert. Theol. Col. Pofnan. De trino & uno Deo, quarum prima hæc erat .lmpia & blasphema secta, [sc. povorum Samosatenorum] Dogma de trino & uno Deo, Commentum Antichrifti, tempore S. Justini Martyris inventum, alferit. In quam sic animadvertit Socious Imo contra Fidem de uno Deo, nullus gravior in Christi Ecclesiam ab Antichristi Spiritu error invectus est, guam in Deo, inque illius simplicissima essentia, plures esse Personas inter se distinct as, quarum qualibet sit verus Dene, & non patrem tantum demini Noftri Jesu Christi, effe illum unum verum Deum, Sed Filium quoque ipsum, & Spiritum Sanctum. Quo nibil vel absurdius, vel, ut ita dicam, impossibilius, vel divinis Oraculu magis contrarium, excegitari potest. p. 423. Tom. 2. Hæc Socinus. At Andr. Dudithius, illius Discipulus, aliquanto petulantius incessit hoc S. S. Trinitatis dogma. Sic enim ille in epift, ad Joan. Lacissum equitem Folonum-Non sum jocatus, Lacisi, sed serio admodum professus sum, Confessi. onis illius Formulam , que Atharasii nomine circumfertur (quam non ab Athanasio, sed ab ctioso potim aliquo Monacho, fuisse Scriptam, Camerarius noster opinatur ) itemque Nicenum illud Symbolum, non est S. Literis, & Christiana Pietati con entaneum, sed ex humano sensu, & spinosis quibusdam frigidorum Sophistarum atur,

inte-

effe

im-

Ca.

Tri.

dit ,

dem,

rino

\$

m

nti-

, af-

con-

Ec-

eft ,

lures

t fit

i Je-

lium

vel livi-

. p.

hoc

ioca-

fellir

otim

ofter

elje

Sed

rum

Sophistarum argutiis depromptum. Abborrent illa prorsu:, & valde quidem abhorrent à simplici illa & minime fucata Fide, quam Christus spfe, Magister & Servator noster, quamque ejus Discipuli docuerum, literarunque monumentis consignatam nobis reliquerunt. Op. Soc. p. 500. col. 2. Tom. 1 & postea, , Audi Augufinum tuum, Trinitatis istius veftra Architectum. Ib. p. 512. col. 2. Idem in Epist ad Bezam -- Tuum tibi Augustinum proferam, cujus tantam Doctrina & San-Ei atis Opinionem in animas Hominum Satanas inscruit, ut major ejus, quam Christi Doctrina, fides passim habeatur. Nam, cum alia multa plane ab Evangelio abhorrentia, tum hanc de triplici Deo ecstaticam phantasiam, ex ipsius potissimum fecundo Commentorum penu deprompserunt, qui Scholastici Theologi nominantur. Ex hoc nimirum vino biberunt Illi primi. Deinde, reliquas quoque Gentes Temulenti ipsi inebriarunt; ita quidem, ut jam, quod ebriis accidere solet, pro uno Tres, aut etiam plures perturbata visione, aspiciant. Sic ilie. p. 525. col. 1. Idem, in Epist. ad Petrum Carolinum -- Tricipitem, Tergeminum hunc Deum ignorarunt Apostoli, & tota illa orthodoxa Ecclesia. p. 533. col. 2.

S. 65. Quod ad Christi Incarnationem attinet, non unam Hæresin divulgarunt. Nam æterni Filii Dei, Dei ex Deo ante secula geniti, Incarnationem (quam ut summum Salutis nostræ mysterium, atque Fundamentum, venerantur omnes vere Christiani) procacissimis profanisque dicteriis excipiunt. Oftorodus vocat illam, purum putum Hominum superstitiosorum Figmentum. Instit. c. 17. p. 96. Smalcius, Dogma in Christiana Religione fere monstrossissimum. Item, Opinationem indignam, que in vera Christi, Ecclesia locum habeat; nedum, ut fundamentum Sali-

tis eam censeamus. Sic ille in Refut. Tho. Graveri de Incarnat. Idem in Exam. 100. Err. hæc habet. Ver. bum non est Care factum; & oppositum dicere, error est. Err. 49. Christus à nativitate sua non fuit plenus gratia & veritate. Err. 50. Christus in morte desiit effe Filim Dei. Idem in exam. 157. errorum, hæc afferit eodem spectantia -- Tanta est fabula, ista duarum in Christo naturarum unio, ut vix Alia sit Illi par. Filii Dei cum humana natura unio, est Somnium anile. Christus Secundum Carnem, id est, respectu conceptionis, dici potest Dei Filius, & Filius naturalis, quia natus Dei Filius. Christus Infans Deus vere non fuit , nec Christus perfecte nec Salvator nec Dominus. Nec ab infan. tia Spiritu Sancto repletus fuit, nec Rationis usum habuit, nec veram sanctitatem; quod postea aliquantulum emollit, interpretando de operibus Sanctis. Hæc ille, ab err. 6. ad err. 17. inclusive. Pergit vero sic in suo hoc Dogmate explicando. Christus propter similitudinem cum Deo, accidentaria ratione dicitur Dei Filius. Non enim est, nec esse potest Dei Filius proprer generationem ex substantia Dei. Hoc enim ex impossibilibus unum est, Deum ex substantia sua generare. Err. 22. & paulo post -- Christus non est naturalis Dei Imago, sed nostri respectu, sc. ratione Do-Etrine. Err. 26, 27. Docent quoque, Christum incarnandum fuisse, & in mundum venturum, etiamsi Homo non peccasset; hac Ratione addita, Quod etiam Homo integer ex hac temporali vita ad aliam transferendus fuiffet, si maxime in fatu primavo perstitisfet; cujus Rei praconem & Perfectorem Deus Christum voluerit. Hoc tenent Sociniani, cum Andrea Ofiandro, & Scholasticis nonnullis, vid. Jos. Stegm. Disp. 15. Dicunt item , Christum conceptum ac natum fuisse, non ex folo Maria femine & Sang uine, fed ex carnea aliqua

de

ft.

a-

:sse

le-

im

tr.

le.

16,

us

ec

172-

it,

m

ic

er

er

us

.2

e-

4-

0-

rse

i-

1-

t;

1-

liqua Substantia, quam Dei virtus in B. Virginis uterum immisit, vel inibi creavit; seu, ex semine aliquo purissimo, quod hoc patto immissum est, aut illic creatum. Sic enim loquitur Smaleius, Resp.ad 2.part. Refur. Smiglecii. p. 156, 157, &c. ld. in exam. 157. err. in cundem sensum -- Nos tam ex Sanguine Maria, quam ex materia, à Deo ad Christi Corpus gignendum allața, Christum genitum esse dicimus. Err. 18. Denique Christum Davidis Filium dictum esse volunt, non quod B. Virgo, ipfius Mater, ex Davidis familia originem duxerit, sed quod fuerit Josepho desponsata ex illa Familia o jundo. Sic etenim idem Smalcius -- Satis est, ut Christus dicatur ex semine Davidis factus, fi Virginis Maria, que uxor jam fuit Josephi, semen vel sanguis ad Christi generationem accessit. Jam enim Virgo Maria in Davidis familiam transierat. Resp. ad 2 dam part. Refut. Smiglecii. p. 158. & Schlicht. in Symb. p. 47. Jesus Christus Davidis Filius est, Jecundum Prophetarum Oracula. quaterns in utero Matris sue, non prius, nec alii Alicui, quam Gentis Davidica viro, desponsata, sic illius Interventu conceptus, & ex ea genitus fuit.

§. 66. Quantum ad Christi Invocationem, & Adorationem spectat; Socinus quidem non semel utramque asserti, ut ipsi debitam, & earum observationem acriter urget contra Francisco-Davidianos. Etenim in Epistola sua ad Synodum Wægroviensem, Antitrinitarios inibi congregatos, vehementissime hortatur, ut de Adoratione & Invocatione Christi in Ecclesis suis conservanda, inprimis laborent; eo quod, lla spreta, vel abjecta, nulla ratione seri possit, quin ubique Judaismus vigeret, vel potius turpis Epicureismus atque Atheismus. Non vult item cum issis amplius in Rebus sacris commercium haberi, qui

admini.

administrationem Regni Christi, & divinam Pote. statem, hoc modo non agnoscunt. Consulit insuper, ut Omnibus Verbi Dei Ministris injungeretur, ut in publicis precibus, statutis quibusdam diebus, Chriftum Jesum Dei Filium nominatim invocarent Tom, 1. p. 401. Catechismus item Racoviensis de iis Ho. minibus, qui Christum non invocant, nec adorandum censent, ita sentit; eos prorsus non esse Christia. nos, cum reipsa Christum non habeant; & licet verbis id negare non audeant, reipsa negent tamen. p. 115. Attamen idem Socinus, cum alibi probasset Adorationem divinam esse Christo debitam, vi Particula [Sicut ] qua ipse Christus utitur - ut omnes honorifcent Filium, sicut Patrem honorificant. Jo. 5. 22, 23. Statuit nihilominus haud minimam differentiam inter Honorem istum, qui Deo Patri, & qui Christo ipsius Filio, debetur. De Ecclesia. p. 353. Quam Differentiam explicat in Disput. sua cum Christiano Franken. Dico, inquit, Deum adorari, tanguam Authorem Rerum omnium; Christum autem, ut quoddam medium, per quod ejusmodi Adoratio tendit in Deum. Tom. 2. p. 772. Atque hoc ulterius fic illustrat. Quemadmodum liber iste protrusus per mediam mensam, non dicitur effe eorum, quos in cursu pertransit, sed ejus tantum ad quem pervenit; ita Christi Adoratio, cum non permaneat in ipfo, sed ulterius pergat in Deum, dicitur effe ipsius Dei. p. 777. Imo alibi, Invocationem Christi, quam (ubi Res ipsius postulabant) ut summe necessariam urgebat, cunctisque suis ufurpandam imponi voluit, adeo neglectim habet, ut inter Adiaphora recenseat, qualia sc. à Deo in verbo suo, nec justa sunt, nec vetita; adeoque ut ibidem recte infert, non omnino necessariam. Sic enim ille, Epist. ad Geo. Eniedinum. p. 485. Col. 2. Tom. 1. Smalcius

ote-

r, ut

it in

hri-

om,

Ho-

ran-

tia-

id

At-

tio-

Si-

rifi

23.

In-

Ito

am

ino

4u-

am

m.

at.

m,

ed

0,

e-

a-

u-

t,

n

IS

Smalcius quoque in hoc, ut in aliis, Magistri sui fententiam tuetur. Cum enim pro nudo Homine Christum habeat, eum tamen invocari vult, & divinis Honoribus affici, ut Deum factum five Hominem deificatum, & numen secundarii ordinis, Deo supremo subordinatum. Verum, cum ignorare non potuit, Deum unicum celebrari à Mose & Prophetis, sc numen illud supremum, cui soli debetur Invocatio, atque Adoratio Divina; veteres item passim assirmare, Christum olim apparuisse Patriarchis, di-Aumque Jehovam, & divinis Honoribns affectum fuise (adeo passim & constanter, ut Tertullianus inter cateros Articulos & hunc ponat, in fua regula Fidei. De præsc: adv: Hæret. cap. 13.) quem tamen ipse, cum suæ Sectæ Hominibus, pro mera Creatura habet, neque prius existente, quam ex Spiritu Sancto incarnatus fuerit, in utero B. Virginis; ut hunc geminum Honorem Christo afferat, cogitur, tum vilipendere Doctrinam Moss atque Prophetarum in hac re utChristianorum Fidei haud correspondentem; tum affirmare, cultum divinum meræ Creaturæ legitime exhiberi posse, & Angelis creatis olim actu exhibitum fuisse, ex concessione Dei. Sicenimille, in Exam. 100. errorum -- Non est certum, Deum ob naturam divinam pracise colendum esse. Err. 8. Unum tantum Deum colere, qui sc. est Deus summus natura, & Independens, est Judaicum quid, & quodammodo Abnegatio Christiana Religionis. Err. 15. Parum curandum est Christianis, quid Propheta dicant de cultu Dei unius. Err. 16. Potest Deus pracipere, ut quicunque vel Angelorum pro Deo colatur. Err. 17. Angelis, qui sunt Dii cœlestes, divinum cultum tribui posse, & reipsa tributum fuisse in vetere Fædere, nemo inficiari potest - Sem-

P

ft

u

m

ac

ce

ric

ad

in

TIC

tri

Per nos obligat Dei praceptum, quantumvis etiam cap. tum nostrum superet; & satius est, de Teiplo dubitare, an recte rem intelligas, quam aubitare, an D:0 Aliquid pracipienti sit obtemper andum. Permisit Deus ut tune Illud fieret , cum nondam exaltatus effet Je-Sus Christus , & Mediator Dei atque Hominum con-Stitutus. Nunc autem, postquam inter Deum & Homines medius conftitit Dominus Jesus, ita sunt reformati Angelorum Throni & Dominationes, ut divinum Ho. novem Ipsis ab Hisminibus exhiberi, nec Deus velit . me illi permittant. Err. 100. Interim, hunc honorem divinum, quem ut Christo debitum aserit, non vult esse illi parem qui Patri sive Deo summo debetur. Hæc enim adjicit Chiftus pari absolute cultu cum Ded non est colendus. ib. Err. 75. Idem in Resp. ad nov. monit. part. 2. cap. 8. p. 80. ita disserit. --- Si Ami. quitas, qua confecuta est Apostolorum Tempora, 6 hactenus durat, pro Deo non habet cum, qui est subordinatus; quid mirum, si consideretur, quod S. litera testantur, Defectionem a Fide venturam; & futuros eos, qui non fint confessuri Jesum Christum qui in carne venit, & ipsum qui eos redemit; & so prolapsuros nomine tenus Christianos, justo Des Judicio adactos, ut mendacio credant.

§. 67. De Redemptione noltra per Christum, sive siberatione à Peccato & morte; de illius Sacriscio propitiatorio, Sacerdotio, merito, morte, ossicio Prophetico, descensu ad Inferos, Resurrectione, Gloristicatione, sessione ad dextram Patris, & Intercessione pro Ecclesia, pariter sentiunt contra Fidem Catholicam. Redemptionem proprie dictam negant, & Metaphoricam duntaxat esse volunt. Pretium item Redemptionis abnegant, sive persolutionem Persarum nostris peccatis debitations. Sacriscium Christi

ep.

20

145

(-

11-

11.

ti

100

t,

m

lt

r.

00

V:

1

a-

12-

2-

05

ne:

0-

ut

re

0

0

,

r-

n

t,

n

n

n

Christi propitiatorium pro peccatis, & ejusdem intercessionem pro nobis apud Patrem in Cœlis, in quibus munus illius Sacerdotale præcipue confistit, pariter destruunt, aut depravant. Sacerdotium nempe illius figuratum esse volnnt, ut & Intercessionem apud Patrem; & mortem Christi solummodo Præparationem quandam ad facerdotium fuum obeundum. Negant quoque Christum esse Redemptorem, Mediatorem, aut Servatorem proprie sic dictum, viz. respectu liberationis à peccato & morte, sed figurate tantum, & æquivoce; nimirum, quod viam falutis nobis verbo annunciaverit; miraculis, effusione fanguinis, & Refurrectione confirmarit; vitæ exemplo, & refurgendo à mortuis, viam falutis ostenderit; quod vitam æternam nobis daturus sit, ut minister seu Instrumentum conferendi illam; quod sit Mediator solum sub ratione Internuncii, instar Mosis, cujus officium suit, non Deum Hominibus placare, sed de voluntate Dei Homines admonere. Denique, quod nos Deo reconciliaverit, per simplicem in Gratiam receptionem; non autem Deum Nobis, per alicujus pretii folutionem, & acceptationem. De his enim ita Smalcius--Pontifex legalis ad oblationes proprie dictas constituebatur; at Christus noster Pontifex ad Oblationem improprie diflam constitutus est, & improprie, ac omnino metaphorice, & allegorice nomine sacerdotis insignitur. Resp. ad nova Monst. part 2. cap. 13. p. 129. Idem in exam. 100. Errorum, afferit, Christum metaphotice & improprie appellari Sacerdotem; neque obtulife verum Sacrificium, sed metaphoricum. Voces Samiscii, Oblationis, & Interpellationis, quibus utitur Apostolus in Epist. ad Hebraos, improprie & figurate axipi vocibus & phrasibus allegoricis e lege Mosai-

ca translatis. Christum in Cruce non Seipsum Sacrificalle. nec obtulife Deo pro Nobis. Falsum effe , Christum in Terris purgationem Peccatorum fecifo. Christum in Ca. lis primum , factum effe Pontificem , & ibi Satrifici. um suum primum obtulisse. In Christi sacrificio, nullum (proprie loquendo) locum esse voluntati Christi, ut in alus Actionibus. In liberatione nostra per Christum, Nemini quicquam pro nobis folutum ita ut improprie dicather Redemtio. Christum non effe facer dotem fecundum erdinem Melchisedech, quoad ritum Sacrificandi. Chri. Hum passione sua & morte; non proprie meruisse suam Exaltationem, quia sc. Apud Dum nullus Merito lo. cus est, cum nullim debitum sit ex parte Dei. Deus exactouro, id est gratis donavit Christo exaltationem. Hæc ille Err. 57-67. Hinc est, quod Meritum mort's Christi omnino negent. Sic itaque Catechilmis Racoviensis. p. 177 -- Etsi nunc vulgo Christiani fentiunt, Christun morte sua nobis salutem meruise, & pro Peccatis nostris plenarie satisfecisse, tamen ista Sententia est fallax & erronea, & admodum perniciofa. Smalcius quoque Meritum Christi penitus tol. lit, tam Sui-Iplius respectu, quam humani Generis - Non promeruit passione sua Christus, ut nomen haberet supra omne Nomen a sed propter passionem, hot est non fine Passione, ex divina Gratia consecutus est Juan Jumman Dignitarem, Resp. ad nova Monit. parti 2. p. 114. & postea-Falso afferit Smiglecius, Chrifrum in Ter ris purgationem Peccatorum fecisso. lb. c. 13. p. 132. Meritum infert coattionem in Deo ad mercedem reddendam. Err. 130. Ex dignitate perfond non lumitur valor Actionis. Err. 140. Hac item ibidem habet contra Meritum Christi quò veniam Peccatorum, reconciliationem cum Deo, & vitam aternam nobis acquifivit, fc. in Exam. 157. Fr. rorum!

I

foram. Ubi afferit, Christum nobis Deum non reconciliasse nec ex offenso placatum reddidisse. Doum ex fe, & sua sponte propitium fuisse Hominibus, absque Cejusquam reconciliatione: Modum, quo Sanguine Corifti dicimur redempti, eum effe duntaxat, quod Janguine Christi sit novum Fædus confirmatum; & wdem sanguine nos commoveamur ad spem Gratie divine; Christusque mediante sanguine suo consecutus sit potestatem nos salvandi seu a morte liberandi. Deo non effe ullum Pretium datum pro nobis. Deum Patrem dici bene posse, nos acquisivisse Sanguine suo, quia sanguis Christi Sanguis Dei dici potest. Sanguinem Christi non esse, proprie dicendo, efficientem causam remissionis peccatorum, sed causam administram, vel Im qua non; Dei vero Gratiam effe causam effectricem remissionis Peccatorum. Christum Peccatorum nofrorum poenas in se luendas suscepisse. Nusquam in Scriptura legi de oblatione Corporis & Sanguinis Christi. Non remitti nobis Peccata propter sanguinem Christi, nec Sanguinem hunc commovere Deum ad remittenda nobis peccata. Christim vitam eternam nobis non comparasse, sed paratam à Deo annnciasse; neque effecisse, ut nos Mam à Deo Sponte oblatam amplecteremur, & consequeremur. Christum non habuisse ullum sanguinems cum per Spiritum æternum sese obtulit Deo. Sanguinem Chrifi dici in Scriptura pretiosum, non quod aliquem valorem pretti habeat, sed quod sis sanguis aterni Fæderis. Sola Christi morte peccata non esse expiata, sed & Resurrectione, & sessione ad dextram patris, & Intercessione. Denique Ch istum Sangnine suo pro nobis fuso, veniam peccatorum non impetrasse. Hæc ille . Err. 47-72. Tenent insuper Patres in Vetere Testamento, per Christum ut Mediatorem, adeoque per Ipsius Passionem & mortem, justificatos & salvatos non su-

pertem

ad

affe,

n in

Ca.

efici-

lium

ut in

um,

e di-

dum

bri-

uam

10-

Deus

nem.

nor-

mus fen-

,0

ista

rni-

tol.

eris

hahoc

s eft

art.

tam Er-

um!

in

tu

PO

ub

ch

TIE

Ca

for

Mo

Sin

dar

tia,

ton

mo

har

Ept

isse; aut per Fidem in Illius meritum: necnon', eos. qui ante Christum fuerant, sub eodem vetere Testa. mento, dicunt habuisse tantum Promissiones tempo. rales; Doctrinam vero de remissione Peccatorum per Messiam venturum, non fuisse iis notam; neque vitam æternam illis promissam, aut Spiritum Sanctum. Sic etenim Smalcius in Exam. 157. errorum. Hæc dogmata statuit. Christum non omnibus effe promissum, sed Abrahamo primum, & ejus posteris. Christum in lege veteri non fuisse necessarium Hominibus ad Salutem. Ab initio mundi, fideles in Messiam fidem non ha. buisse; atque adeo, sidem in Christum ad Justificationem non fuise requisitan. Fidem implicitam, seu confusam in Christum ( quam aliqui dicunt, Homines sub vetere Fædere habuisse) nibil conferre ad remissionem Fideles in lege veteri nibil de fructu Peccatorum. mortis Christi Scivise. Ante Christi Adventum, Peccata non effe Hominibus remißa propter Christum. Err. 38.46. & paulo post -- Christus non est mortuus pro illis, qui ante ipsum suerunt. Err. 74. Deinde, hæc adjicit contra meritum & satisfactionem Christi, quibus semper innixa est Ecclesia Catholica, ut unico salutis nostræ Fundamento, & Spei Christianæ fulcro firmissimo; que tamen à Smalcio cum summa audacia & petulantia rejiciuntur, ut ex infra-dictis Patet. Ista per satisfactionem Christi, & meritum Redemptio, tum S. literis, tum sana Rationi, contraria est. Gratuita peccatorum Remissio cum satisfactione pugnat. Error crassus est dicere, aliquid nobis per Christum proprie comparatum esse, se. vitam aternam quam apud Deum paratam, procuravit nobis, & procurat. Christus non solum non satisfecit, sed nec satisfacere potuit. Sanguinis Christi valor non est infinitus. Dogma de Satisfactione Christi, monstrosum est. Dens pro pec-GATIS

ia-

0-

er i-

n.

ec m,

m

4-

a-

m

e-

lu

€-

T.

ro

ec

1,

11-

æ

a

is

2-

14

g-

1-

111

t.

0-

ia

C-

is

cuis satisfacere non potest, misi & natura divina patiatur. Err. 79. 86. & paulo prids -- Deus potest per Christum peccata remittere, & salutem tribuere ei, qui in Christum non credit, modo in Deum credat. Err. 77. Hac ille ibidem, que ad superiora referri postunt.

Quod spestat ad officium Christi propheticum; negant eum instructum suisse Omniscientia ad illius executionem requisita, ab ipsa Nativitate, & virute hypostaticæ unionis; sed quod aliquanto Tempore ante initium Ministerii, in Cœsum ascenderit; ibi cum Deum Patrem viderit, & ab eodem edodus suis suis assimilate ad homines docendos descendent. Ita Smalcius assimmat, Christum bis ascendise in Calum, semel in vita, secundo post mortem. Err. 73. Quod item tempus somniat esse illud; quod in deserto jejunus consumpsit post Baptismum, & Descensum S. Spiritus super eum in specie Columbæ; sicut Moses totidem Dies, noctesque jejunans in monte sina, legem à Deo receperat, israelitis communicandam. Sic ille, De Divin: Christi cap. 4. p. 13.

Per Descensum Christi ad Inseros, nihil aliud significari volunt, quam eum verissime mortuum suisse, v propriissime, ut quivis alius Homo moriture. Ita smalcus ibidem. cap. 33. vel permansionem in statu mortu à quo nulla humana ope, nullis natura viribus, ad superos, Terramque viventium, id est, ad vitam, vitaque Altiones praterquam sola insuperabili Dei Potentia, redire quisquam valeat. Ita Schlicht. in Symb. p. 73. At, pace illorum, Descensus hic significat moum ad locum, non permansionem aut quietem, quæ motui opponitur. Apostolus item assirmat, Chrisma descendisse in Inseriora Terræ, & in Abyssum. Eph. 4.9. Rom. 10.7. Quæ verba haud intelligi possum tur.

bu

ta

C

So

pli

tra

23 Chi

fer.

imn

tan

pote

Ste

quid Scri

dife

POL

Tia !

Chri

bi,

Acci

in di

que (

taes

MITC

funt de sepultura Corporis Christi. Veteres item uno fere ore interpretantur hunc Descensum de Anima Christi in statu Separationis, quando ivit eis dinor Adr, sive in Domum Inferni, nimitum in Habitaculum Animarum separatarum, ubi & permansit usque ad horam Resurrectionis, cum Corpori suo denuo unita cst. Atque hoc ex eo patet, quod sicut inde reduxerit Animas quamplurium Sanctorum, qui paulo post illum, è Monumentis suis resurgentes Hierosolyma ingressi sunt, & à multis manifeste conspe-

di Mat. 27. 52, 53.

Christum propria virtute è mortuis resurrexisse, non folum negant, fed & cum rifu atque indignatione rejiciunt. Quid enim mag is, vel riju dignum, ait Socinus, vel à veritate alienum, aut videri, aut ese potest, quam eum, qui mortuus sit, seipsum in vitam revocare? Sic ille, Disp. de unius Filii exist: Smalcius item hoc Dogma sic irridet - Fabula eft, Christum aliguam virtutem in Resurrectione declarase; que, ut falla est, ita seipsam etiam destruit. Falsa est, quia Dei Patris virtuti diserte hoc tribuitur in S. literis, quod Christus ex mortuis resurrexit. Seipsam destruit; nam si Christus mortuus fuit, quomodo omnipotens fuit, vel quomodo aliquid in Resurrectione declarare potnit? cum mortui, ut non sunt, sic etiam nibil agere possint; & si aliquid agant, jam hoc ipso mortin non fint. Relp. ad nova monst. part. 2. cap. 21. pag. 190. Catechismus quoque Racoviensis dicit, Illus falli vehementer, qui dicunt Christum excitasse Seip-Jum a mortuis. p. 216. Attamen si Christo ipsi Fides, ut Potestatem habuit ponendi vitam, ita & eam denuo assumendi. Jo. 10. 18. Neque dubium est, quin præstiterit Promissum Judæis factum, solvite Templum hoc (de corpore ino loquens) & in tribus Die

bus fuscitabo Illud. Ib. cap. 2. 20, 21.

no

ma

180

ım

ad

ita

re-

au-

lie.

pe-

ffe,

ati-

ait

eße

tam

cius bri-

Be;

lite-

de-

nipo-

ecla-

nhil

rtm

pag.
Illos

Seip-

ides,

eam quin

em-Die-

bus

Dicunt etiam, Christum non habus se corpus immortale flatim à Resurrectione , sed tunc demum, cum in Calum translatus eft. Sic Ostor. Instit. cap. 41. & Socious --- Non est Christus Jesus, quamvis, ut non amilus moreretur, à mortuis excitatus, immortalitatem hi Corporis, & Gloriam adeptus, nisi cum in cœlum translatus est. Sic ille, de statu primi Hom. c. 8. p. 236. Smalcius Socini Dogma confirmat, quando ait, Christum post Resurrectionem Immortalitatem veram non habuisse, quamdin in Terris commoratus est. Asletit autem , Christum factum effe immortalem per & post Ascensionem in Calum. Relp. ad nova Monst. part. z. c. 21. p. 193. & paulo post, negat Corpus immortale oculis corporeis videri posse, aut Manibus tangi, cum Immortales Deo similes sint, qui nec videri prest nec tangi. Sic ille 1b. p. 195. Proinde, negat Stephanum & Paulum Gorpus Christi immortale oculis humanis aspexise. Ib. p. 194. At si hæc sententia aliquid virium habeat, aut Ratio à Smalcio allata, S. kripturæ renunciandum est, quæ non semel satis dierte asserit, Sanctos post Resurrectionem in Corporibus glorificatos, & Christum Dominum in Glona lua visuros & se invicem. Negat, insuper, emnem Potestatem in Cœlo & in Terra reipsa datam fuisse Christo cum hanc sibi asseruit. Matt. 28. 18. Paulo pust vero dandam fuiße contendit. Ib. p. 195. Atque alion, negat Christum, cum post Resurrectionem diceret, Accipite Spiritum Sanctum, dediße illum reipsa, sed tonum predixise, quod dandus esset, sc. per Afflatum udie Pentecostes. Exam. 157. Err. 24. Ibidem quomeadem Dogmata repetit, ne ab eo temere proladexistimaremus -- Christus cum Corpore mortali rewrexit, & Filius Dei factus est. Err. 31, 32. Corpus

immortale oculis mortalibus videri non potest. Ert. 116. Paulus vere Christum non vidit, neque Stephanus. Etc. 117. Corpora immortalia tanzi non posunt. Err 121. At S. Scriptura è contra affirmat, Christum in Corpore fuo gloriofo, tum à Stephano, tum à Paulo conspectum fuille, non inane Phantalma, non Angelum in forma Christi, non iplam Christi Deitatem, que prorfus invisibilis eft. Stephanus dicitur intentis in Celum oculis vidiffe Cerlos apertos & Filium Hominis stantem à dextris Dei. Act. 7. \$5. eundem terte quem jam expiraturus fic inter orandum allo cutus est, Domine Jefu, suscipe Spiritum meum. v. go. Ille quoque qui Paulo apparuit eumque in via prope Damafcum allocutus est se Jesum Nazarenum vocat, Ib. cap. 9.4. & 22.8. Ananias item, ab eodem Jefu præmonitus,& ad Paulum missus, ut illum bapti. zaret, oculofque Illius aperiret, fatis clare idem affirmat -- Deus, inquit, Te designavit, sive praordinavit, ut videres Justum illum, & audires vocem ex ore ejus. Ib. v. 14. Iple quoque Paulus ad Cotin thios fuos scribens, cum recensuisset varias Christi Apparitiones, quibus fe visendum exhibuit oculis Discipulorum post Refurrectionem, viz. Cephæ, Jacobi, undecim Apostoloium, Fratrumque quingentorum una congregatorum, tandem hæc adjieit de semetipso - Novissime autem Omnium, tanquam A bottivo, visus est mibi. 1 Cor. 15. 8. Quod autem Christus, statim à Resurrectione, corporis sui Immortafitatem confecutus fit, ex eo liquet, non folum quod, pro libitu suo evanuerit ex oculis Discipulorum. Luc. 24. 31. claufique januis ad cos non femel introiverit. Jo. 20. 19, 26. (quæ Corporis st naturam atque conditionem plane mutatam oftendunt) sed ex disertis ejusdem Apostoli verbis, ubi inquit

t

tı

in

tu

D

CU

au

TH

po

chi

oft

ma

cti

bar

mo

N

Coc

ding

mp

Chr

10.

tr.

21.

or.

Ort-

um

que

i in

Ho-

dem

allo

1. V.

via

וווינות

demi

pti.

af.

ocem

orin-

rifti

culis

, Jagen-

t de

Im-

1 10-

ifci-

n fe-

stenubl

quit

inquit .-- Christus resurgens (seu potius, excitatus, ingoris) ex mortuis, non amplius moritur; mors ei non ultra ( vel amplius ) dominatur. Rom. 6. 9. Quinimo, si Christus in Corpore mortali resurrexerit, Corpus illius in statu minus persecto suisset per quadraginta Dies, quam corpora Sanctorum post Resurrectionem, cum illa statim immortalitatem induitura fint, & mors illico absorbenda fit in viforiam - feminatur, inquit, Corpus in corruptione, furget in Incorruptione. Seminatur in Ignobilitate, surget in Gloria. Seminatur in Infirmitate, surget in virtute. Seminatur Corpus Animale, furget Corpus Spiritale. 1 Cor. 15. 42, 43, 44. & paulo post -Cum mortale hoc induerit immortalitatem, tunc fiet fermo qui scriptus est, Absorpta est mors in victoria. Ib. v. 54. Equidem, de Christo memoratur in Evangelio, quod non folum Corpus fuum Discipulis tangendum præbuerit, sed etiam quod cum eis ederit ac biberit post Resurrectionem. Hoc autem fine dubio fecit, non quod victu indigeret ad mortale corpus sustentandum, sed ut veritatem Corporis oftenderet, ejusdem Corporis quod in Sepulthro conditum est. Unde & vestigia vulnerum simul ostendit, idque non oculis duntaxat visenda, sed & manibus palpanda. Alioquin concludere possemus, tiam Angelos illos, qui Abrahamum & Lotum vifebant, & cum eisdem comedisse memorantur, fuille mortales & cibo indiguisse ad vitam sustentandam. Negant etiam Christum, post sui Clorisicationem in Celo, amplius habere carnem & fanguinem ita Smaldus cum aliis in exam. 157.errorum - Christus in Calo imperfectus & maculatus effet, si sang uinem haberet. Err. 155. Corpus Christi non habet vestigia vulnerum. Err. 119. Coriftus ratione Corporis gloriofs post ascensionem suam 273

in Calum,est Spiritus vivificans, ficut primus Homo rati. one Corporis, factus est in Animam viventem. Err. 25. Equidem dicimus cum Apostolo, Carnem & Sanguinem Dei Regnum possidere non pesse. 1 (or. 15.50. Sed cum eodem Apoltolo inte pretamur ipfius verba de Carne & Sanguine, quales nunc habemus in mortali statu. Immediate enim hæc subdit -- Neque cerruptio possidebit Incorruptionem. At ceite, si Christus in Cœlum ascenderit cum eodem corpore quod e sepulchro resurrexit, & si resurrexit in co. dem Corpore quod in Sepulchro reconditum est, (ut Evangelium diserte testatur) Corpus ipsius jam in Coolo glorificatum, habet eandem substantiam carnis & fauguinis, quamantea in Terris habuit., etsi qualitatibus mutatis. Idem enim qui fe exinanivit usque ad morteni Crucis, à Deo suit in Calos exaltatus. Phil. 2. 7. 11. Christi Glorificatio non peremit corpus ipfius, sed perfecit; neque aliquid de eo abstulit, sed totum extulit. Alioquin Christus non retineret naturæ humanæ Integritatem, nec Appellationis humanæ veritatem præftaret; cum ta men post Ascensionem quoque suam in Colos; imo, cum in fumma Gloria venturus est ad judi candum vivos & mortuos, vocetur Homo, & Filius Hominis. Mat. 16.27. & 19. 28. & 24. 27, 30, 37, 44. & 25.31. comp: Act. 7. 56.

De Sessione Christi ad dextram Patris, qua significatur, Lignitas Deo Patri proxima, & potestas ipliconcessa super omnes Creaturas, in ordine ad Ecclesa sua Gubernationem in hoc seculo, & æternam salutem in suturo; non unum Heterodoxon tenet Smalcius, quo partim Rem totam mala Interpretatione corrumpit, part m eam, plusquam oportet, tum adauget, tum diminuit. Sie enim ille. Sessio Christi ad

dextram

destram Dei, eft Christi Divinitas. In Exam. 100. erporum. Err. 71. Chriftus in usu sua Potestatis, quam a Patre accepit, a Deo non depender. & paulo post--Per sessionem Christi ad dextram Dei affirmari videtur. Deum Christo, in salute Hominum procuranda, locum quodammodo honoratiorem ad Tempus concessisse Deus ad certum Tempus Jesu Christo cessit suum Imperium super Homines, quod ad salutem eorum attinet. lb. Err. 34. Quafi Rex fummus exuat fe Imperio, cum vices suas ad Tempus alicui Prafecto demandat; ut Pharao quondam Josepho. Quasi Regnum cœleste, quod nunc exercetur in Ecclesia, non appelletur Regnum Dei Patris, æque ac Christi, Eph. 55. Apoc. 12. 10. Quasi demum mater Filiorum Zebedæi, cum supplex petierit à Christo, ut unus illorum ipsi ad dextram affideret in Regno suo, hoc voluerit, ut honoratiorem locum illi cederet. Sed ut in hoc nimius est, ita non longe post Christi regiam Potestatem nimis restringit, dum ait - Christi Providentia, proprie loquendo, ad neminem spectat , nisi qui ejus sit - curam sui tantum populi, proprie loquendo, gerit. Err. 42. At Scriptura non semel affirmat, & Smalcius alibi concedit Christum, post exaltationem fuam ad dextram Dei in Cœlis, non folum Dignitate superiorem esse omni Creatura, sed & Potestate, quam & exercet in Angelos, tum Bonos, tum Malos, & licet peculiarem curam Ecclesiæ suæ gerat. que ipsius sidem prositetur, & leges observat, nentiquam tamen Providentia sua destituit reliquum Genus humanum, quod totum redemit, & cujus falutem, tum ferio optat, tum fedulo procurat. Alioquin nunquam missifet Apostolos suos, miraculorum virtute armatos, & linguarum Dono instructos, non folum ad incredulos Judãos, fed & ad omnes mundi

Err. San-

ver-

eque te, si pore eo-

est, psus anti-

abuex-Cœ-

non d de istus

nec n talos;

judiilius 37,

igniipli

tem ius, cor-

dauad ram

mundi Gentes ubique dispersas, ut eas per Evangeli. um iuvitarent ad fidem amplectendum, qua veniam omnium peccatorum, vitamque fimul æternam, omnibus obtulit, quicunque pœnitentiam agere, fin. cere in ipsum credere, ipsius mandatis obtemperare, & tum in hac fide, tum in Obedientia legibus fuis præftanda, ad finem ufque vitæ perfeverare voluerunt. Neque adhuc cellat, aut unquam cellabit hac Christi Cura atque Providentia, usquedum Ele-Aorum numerum compleverit, & ad judicandum Genus humanum in fine Mundi advenerit. quidem Apostolorum Successores sub Christi auspiciis, huic facræ Militiæ sedulo incubuerunt, ut crucis vexillum ubique circumferrent, Evangelium apud exteras gentes clara voce divulgarent; &, Inbactis Erroribus atque vitiis, quibus sub Satanæ Tyrannide devincti jacebant, cunctos ita liberatos in Christi Regnum transferrent, Ipsiusque salutari Jugo subderent.

Denique negant Christum jam glorisicatum vere pro nobis interpellare, seu intercedere apud Patrem in Cœlo; ex eo nempe, quod hoc repugnet potentiæ divinæ Christo concessæ; cum is, qui proprie orat, Potestatem omnia faciendi non habeat Idcirco, Interpellationem hanc dicunt esse plane siguratam, qua nihil Aliud significatur, quam totam illam Potestatem, Christo divina Benignitate contigisse; quo sensu, Interpellare erit, potentia à patre accepta, Nostri curam gerere. Christus in cælo, inquit Smalcius, non nisi improprie imerpellat pro Nobis. Exam. 100. Err. 72. Et Catech. Racov: Cum Scriptura testatur, Christum pro nobis interpellare, non sit propterea, ac si ille pro nobis preces ad Deum proprie sundat. Hoc enim simul non consi-

ngeli-

niam

am,

, fin.

rare,

fuis

olue-

hæc

Ele-

lum

Si-

uefer-

oce

s, t,

er-

e-

a-

et

0.

at

e

1

e

fit sum perfecta Ipfins potestate, quam Dens ei reiffa concessit, & ob quam ipfe Rex nofter eft. Verum to fit , nt in Mentibus nostris infigatur prorfus Potefatem omnem quam Chriftus habet , non ex fefe habere , verum Dei patris Dono; & ita omnia Opera efficere, ac fi ad ea efficienda virtutem, Precibus intervenientibus, subinde obtineret. Id vero Spiritus San-Em propteren facit, ut Patris Prarogativa & Eminomia integra & inviolabilis persistat. Pag. 231. Socims præterea huc miretorquet illa Christi verba. Jo. 14. 13, 14. Collata cum. 15. 16. Quicquid petieritis patrem in Nomine meo, dabo vobis. Cum Christus, ait, se facturum dicit, quicquid patrem Deum in ipfius nomine rogarent, satis fignisicat, Rogare patrem in Christi nomine nihil Aliud effe quam patrem rogare, ad ipsum Christum preces dirigende. Sic ille, Epist. de Invoc. Christi. p. 355. Tom. 1. 'ed è contra. Licet non existimemus, Christum in statu Gloriæ collocatum, pro nobis apud patrem nunc intercedere, quemadmodum olim in Terris, nempe more supplicis, flexis genibus, intentis in cœlum oculis, clamore valido, & lachrymis manantibus; credimus tamen. cum Scriptura & Eccllesia Catholica, Christum satis proprie dici posse pro nobis intercedere, & Preces nostras Deo Patri offerre, ut apud illum accepte fint, & effection foum consequentur in gratiam precantiu. Modum quidem nescimus quo Preces Nostras sic offert, & pro nobis intercedit, sed Rem iplam latis testatam habemus in S.Literis, quæ affirmant Christum in Colos exaltatum ad Patris dextram sedere atque illic pro nobis intercedere; Corpus fuum, quod olim crucifixum est ad humanum Genus Patri suo reconciliandum, & ad comparan-

dum ca omnia que ad Ecclesiæ Salutem conducunt. ejuldem Patris oculis continenter offerre; quæ conferunt Christum cum Mose & Aarone, qui po Dei populo intercessisse memorantur; & cum Sace doribus Aaronis Posteris, qui cum sussitu ad Altare Incensi, Preces istius Populi Deo offerebant quæ Christum appellant Mediatorem inter Deum Patrem, & Homines quemadmodum Moses olim inter Deum & Ifraelem; quæ demum jubent nos preces no. stras Deo Patri offerre in nomine Christi, id est, illius Meritis, Mediationi, & fumma apud Patrem Gratiæ confisos. - Quis est qui condemnet? Christus is est qui mortuus est, imo vero qui suscitatus est, qui etiam est ad dextram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Rom. 8. 34. Idem confertur cnm Mofe Mediatore. Lex per Angelos ordinata est, in manu Mediatoris. Gal. 4. 10. Mediator autem non est unius, Deus vero unus est. 1b. v. 20 Adhortor ante omnia, ut fiant Deprecationes, preces-Pro omnibus Hominibus--Hoc enim bonum & acceptum est coram Servatore noftro Deo, qui vult omnes Homines salvos fieri, & ad agnitionem veritatis venire. Unus enim est Deus, unus & Mediator Dei & Hominum, Homo Christus Jesus. 1, Tim. 2. 1-5. Nemo Sibiipsi sumit honorem [ Pontificatus ] sed qui vocatur à Deo, ficut & Aaron. Ita & Christus non ipse sibi hunc Honorem tribuit, ut fieret pontifex, fed is qui dixit ei, Filius meus es Tu, ego hodie genui Te. Heb. 5.4,5, Christus, propterea quod manet in æternum, habet perpetuum Sacerdotium. Unde & falvare in perpetuum potest eos qui per ipsum accedunt ad Deum utpote semper vivens ad interpellandum pro eis. Ibid. Cap. 7. 24, 25. Denique confer

int,

on-

Po

Sa-

ad

ant

Pa-

ter

no-

ft.

em

fu-

ui

n-

c-

st.

eoc

0-

e-

0

,

C

(ibi

confer Actionem Zachariz cum Angelo Apocalyptico. Legimus enim, quod secundum Ritum Functionis Sacerdotalis Zacharias sortitus sit munus suffitus faciendi ingrediendo in Templum Domini. Tota vero multitudo Populi foris precabatur tempore fufficus. Luc. 1: 9, 10. Tum alius Angelus venit, & stetit apud Astare habens Thuribulum aureum; & dati funt ei fustitus multi, ut offerret cum Pretibus Sanctorum omnium fuper Altare aureum, good est ante Thronum. Ascendit autem fumus Sufficuum cum precibus San torum, e manu Angeli, in conspectu Dei. Apoc. 8. v. 3, 4. Hic autem Angelus repræsentatur in visione, instar Sacerdotis sussitium adolentis in Templo, nostrique pontificis vividam Imaginem gerit, qui nostras Preces Deo patri offert, Easque sua ipsius Intercessione comitatas, quasi suffitu suaveolenti, purissmoque acceptissimas illi reddit.

6. 68. Spiritum Sanctum nolunt effe Personam, Deo Patri & Filio coequalem, sed virtutem istam duntaxat, & efficaciam utriufque, per quam operantur, quicquid Supernaturaliter operantur. Smalcius in Exam. 157. Errorum afferit - Spiritum Sandum in Deo, effe Proprietatem fen Attributum , ficut Sapientiam, atque Justitiam. Err. 132. & Paulo post -Spiritum Sanctum non effe unum, fed Plures, cofque dignitate inaquales, sc. pro diversitate Donorum. Err. 137. Cur autem non pari Ratione, fapientias quoque & Bonitates multiplicat in Deo pro diversitate effectuum, & imparitate Graduum Sapientia atque Bonitatis qui in diversis Creaturis spectantur, Ipsis à Deo summa varietate communicati? Schlichtingius quoque in Symbolum. p. 99. vocat Spiritum Sanctum, Virtutem illam , qua Homines

İ

J

t

fo

0

m

Ci

fu

· Sibi charos peculiariter Sanctificat; Dei Afflatum, max. ima virtueis & efficacia; imo, ipfam Dei virtutem O officaciam, per quam Dens & Christus omma qua velint in iis vel per cos, qui Illo afflantur, peragunt; & vicissim, qui illo afflantur, omnia que Naiura viri. bus non possunt, per eundem efficient. propterea, tum id, quod Ipfe Deus & Chriftus, per Spiritum Suum, vel agunt, vel loguintur; tum id; quod ipso affiati, per sundem Spiritum Sanctum, similiter vel faciunt, vel loquuntur Spiritui Sancto ascribitur. Sic Spiritus San-Etus nobis dat, quid & quomodo loquamur; nos fan-Etificat, docet, illuminat, mysteria Dei nobis revelat; nos ducit, regit, consolation; roborat, spem in nobis efficie; nempe quia hac Onmia Deus & Christus per eum faciunt. Idem in nostris Cordibus clamat, Abba Pater, Scrutatur Profunda Dei , & novit ea que sunt Dei; nimirum quia nos per illum clamamus, scrutamur, novimus. Similiter in nobis & pro nobis loquitur, futura pradicit, de Evangelio testatur. Miracula patrat, Mundum arguit, Episcopos constituit, legatos mittit, decermit, cum hac Omnia Deus & Christus. accedente nostra bis in omnibus opera ac Ministerio, ber Spiritum Sanctum peragant. Proptered . nec omnia , atque His similia , & Deo , & Christo , & Spiritui Sancto & Illis, qui eo afflati, Talium sunt Administri, adferibi folent -- Cum unus & idem Spiritus dicitur dividere unicuique scorsim, prout vult; divisio Donorum, & porre voluntas, ei tribuitur ad similitudinem eorum que voluntate, o propterea, diversimode agunt; & quatenus divisionis Donorum medium est , seu Infrumentum Divinum quod à divina voluntate regitur. Hac Ille. At ex Adverso, etsi minime difficeamur Spiritum anctum quandoque accipi in S. Scriptura pro Dei Potentia; five efficacia inter

44.

cm

ve-

0

71.

id,

vel

per

vel

an-

an-

1105

it;

fa-

er,

ci:

,

a-

tos

B,

o,

m-

o.

mt

m

lt;

ad

7-

li-

0-

i-

C.

er

inter operandum, & quandoque pro Donis Spiritus Sancti in Homines collatis ( quæ figuratæ huinfee vocis Acceptiones funt) quoties tamen proprie accipitur, personam designat, Personam diviue essentiæ participem, eamque ordine tertiam in S. S. Triade. Siquidem expresse appellatur Deus. Act. 5. 342 9. Adiungitur Deo Patri, & Filio (quos omnes pro personis habent) ut ejusdem Natura, parisque Dignitatis particeps, in formula Baptismi, Benedictione Apoltolica, & officio Teftis de Cœlo Matt. 28. 19. 2, Cor. 13. ult. 1. Jo. 5. 7. Nos dicimur Dei Templa, co quod fimus Templa Spiritus Sancti 1. Cor. 3. 16. 17. & 6. 19, 20. & 2, Cor. 6, 16. Talia illi tribuuntur in S. Literis, quæ Personæ soli proprie conveniunt, eique divinæ; ut voluntas, & Distributio Donorum supernaturalium. 1, Cor. 12. 4, 11. Creatio. Pfal. 104. 30. & 33. 6. Iob 26. 13. Regeneratio. Jo. 3. 5, 6. Tit. 3. 5. Sanctificatio. Rome 15. v. 16. 1, Cor: 6. 11. Unctio Christi. Luc: 4 18. Testificatio de Christo. Jo: 15. 26. Instrudio Apostolorum. Jo: 16. 13. Missio Prophetarum hb lege. Ifa: 48. v. 16. Vocatio Apostolorum, & Constitutio Episcoporum sub Evangelio. Act: 13. 2. & 20. 28. Immensitas seu ubiquitas. Ps: 139. 7. Omniscientia. 1, Cor: 2. 10: Omnipotentia demum Illius, & Æternitus, apparent ex Operibus Cre. ationis; necnon ex eo, quod vocetur virtus Alillimi, & Digitus Dei; sc: Luc: 1. 34. & 11. 20. Cum Matt: 12. 28. Dicitur item Jehova. Isa: 6. 7, 8, 9. Cum Act: 28. 25. Et Deus Ifraelis. 2, Sam: 13. 2, 3. Equidem, non inviti concedimus, Deum Patrem, & Christum, istos affectus à Schlichtingio lipra memoratos per Spiritum Sanctum operari qui Spritui

Ý

i

D

910

fi

rid

ti

n

fi

l

fi

e

İ

Spiritui Sto. vulgo tribuuntur in Scriptura Sed que. modo inde concluditur, Spiritum hunc non esle Perlo. nam ab utroque diftinctaminon magis fane, quam Fi. lium Dei non elle Perionam à Patre distinctam, qua Pater per illum dicitur fecula fecille. Heb. 1. 2. om. nia creasse, tam in Cœlis, quam tuper Terram. Col. 1. 16. eumque mififle, ut redimeret eos, qui sub lege crant. Gat 4. 4. 5. aut quod nos iph non fimus Personæ ab codem Spiritu Sancto distinctæ, quoniam ii effectus ipli pariter attribuuntur, quos iplius Af. flatu & Adjumento præstamus; ut Schlichtingius fatetur in Instantiis modo allatis. Dicitur quidem virtus Altissimi. Luc: 1.35. & virtus ex Alto. ib. cap. 24. 49. Sed hæc virtus, non est qualitas aliqua in Deo, ao illius effectia differens, illique superaddita ( hæc enim, cum simplicissima sit, nullam omnino compositionem admittit) sed substantialis, eademque cum ipía Dei Natu.a. Unde idem Spiritus alibi, non femel, Deus appellatur. Cujus Rei veritas adeo manifesta est, ut coegerit Eniedinum, insignem Socinianismi vindicem, disertis verbis agnoscere, Spiritum Sanctum, non accidentalem quandam, sed substantialem Dei virtutem effe, idque, quia quicquid eff in Deo, substantia est. Atque hoc insuper addit; Quando Sociniani docent, Spirttum Sanctum effe Dei virtutem, eos hoc tantum velle, Quod Deus sit illa virtus & Potentia; & Diciffim, quod Potentia illa sit ipse Deus. Sicille, Explic: loc: Vet: & N. Test: p. 288, 289. Cum autem subjungit, negare se cum sui, Spiritum Sanctum effe Personam substantialem, a Patre & Filio distinctam; manifeste redarguitur ab ipio Christo ubi ashrmat, Paracletum, sive Spiritum Sanctum, mitti à Patre, & à Patre procedere; mitti item in nomine suo, & a seipso mitti. Ego rogaho Patremi

qud-

erio.

n Fi-

quia

om. Col.

lege

Per-

niam

Af.

dem

ib.

Iqua

radom-

, ea-

ritas

nem

ere,

Sub-

t eft

dit;

Dei

illa

illa

: p.

luis,

atre

plo

an-

itti

abo

emi

Patrem, & alterum Paracletum dabit vobis. Jo. 14. 16. Paracletum, qui est Spiritus Sanctus, mittet Pater in nomine meo. lb. 26. Cum venerit Paracletus, quem ego mittam vobis à Patre, (Spiritus ille teritatis, qui à Patre procedit ) ille testabitur de me. c. 15. 26. ex quibus patet, hos Tres elle personas inter se distinctas. Inter se enim necessario discriminantur mittens, & millus, & ille, cujus nomine Aliquis mittitur. Quod vero adjicit Schlichtingius in loco supra citato, Voluntatem & Arbitrium, tam in vulgi sermone, quam in S. literis, variis Rebus per smilitudinem tribui, cum earum Actiones effectaque variant & modo sic, modo aliter se habent. Sic ventus dicitur flare, quo vult. Jo. 3. 8. quia, modo in hanc, modo in illam Partem flat. & naves circumagi dicuntur à minimo Gubernaculo, quocunque Impetus Gubernatoris voluerit. Jac: 3.4. Nec minus Instrumentis ipsu, corum, qui per illa libere agunt, voluntatem tribui solere; ut cum dicimus, oculos aspicere quo velint, Aures audire que velint, manum largientis dare que velit, & quantum velit, & cui velit. Vera quidem hæc funt, sed admodum infirma sui Dogmatis præsidia contra Fidem Catholicam de Spiritu Sancto. Quis enim nescit, per ea metonymiam non raro Accidentibus adferibi, que sunt istorum subjectorum propria, quibus Accidentia inhærent? necnon Adiones & effectus animantium proprios, Rebus inanimatis per Profopopæiam attribui? Sed quam infirmum, imo quam absurdum est, hinc inferre, Spiritum Sanctum non esse Pe fonam, cui omnes notæ, que veram Personam, proprieque sic dictam defignant, non per Metonymiam, neque per Prosopopeiam, aliumve queinvis Tropum, sed vere & proprie conveniunt, eique in S. Scriptura affignantur? Hoc igitur Dogma, cum cæteris, in Socinianis damnetur, quod S. literis palam adversum est, & ab Ecclesia Catholica jam dudum in Pneumatomachis,

& Sabellianis damnatum est.

6. 69. Negant folum Spiritum Sanctum elle canfam nostræ Conversionis, atque Regenerationis. Sic enim differit Smalcius contra Frantzium, Ic. Difp. 8. Quod ait Frantzius, unum & solum Spiritum Sanctum efficere ista omnia virtute & operatione Jua, (viz. in ternum Assensum verbi Divini, Conversionem ad Deum, Agnitionem Christi, & Fidem in illum ) hoc est falsum. Certum est, Spiritum Sanctum nibil operari in eo, qui se attum & obsequentem non prabet. Idem afferit, in nobis quoque situm esse, ut credamus Evangelio prædicato. Sic enim ille - Si hoc falfum est, quod, me affirm antem facit Smiglecius, cur pracipitur iis, qui audient Evangelium, ut credant Evangelio? nam si naturaliter, & absque alia Gratia, credere non poffint, frustra id illis pracipitur, & Deus multarum Rerum absurdissimarum accusari potest, qui sc. id tentat; quod ipfe novit impossibile effe. Exam. Err. 157. Ert. 105. Idem alibi affirmat, Regenerationem nostram nullo modo solius Dei Opus dici posse, sed requiri ad eam, Hominis voluntatem, & Actionem. Resp. ad nova Monst. cap. 2. Asserit item, Regenerationem spiritualem non effici per Spiritum Sanctum, sed illum demum jam Regeneratis dari. Sic ille, Ib. cap. 20. Hinc, grande discrimen instituit Moscorovins inter Generationem naturalem, & Regenerationem spiritualem; referente Smiglecio. lib. de Bapt. cont. Mosc. p. 75. Id. de Bapt. cont. Smigl. c. 6. p. 114. affirmat, Prædicationem Evangelii, vi lua nulla modo conferre Fidem, verbi autem auditi opera & ministerio Animum solicitari duntaxat ad credendum. Quare,

PPC

ti

t

ianis & ab

chis,

can-Sic

p. 8.

ctum .. in

eum,

lsum.

qui,

gelio

, me

qui

m si

pof-

Re-

tat;

Err.

ram

ad

no-

biri-

de-

inc,

Ge-

itu-

osc.

nat,

fer-

rio

re,

ex

er eadem verbi virtute, Fidem in Animo confurgere, si modo probus existat. Etiam Socinus in eo multus est ut probet in Homine convertendo aliquam Dei notitiam prærequiri, Animi probitatem, hudiumque ea faciendi, quæ Deo probantur. Comm: in 12 h Epist. Joan. Ibidem quoque ait - Apostolumindicare, in nobis aliqua ratione situm esse, ut nos issos puros faciamus; sc. cum Peccatorum sordibus inquinati sumus. In cap. 3. v. 3. Denique assirmant, Adultos solos, non autem Infantes, effe subjectum Regenerationis & functitatis capax. Smalcius enim affirmat, Infantem non posse dici Sanctum, cum nihil agat, ant intelligat. Err. 111. Moscorovius vero ulterius procedens, excludit illos à falute, & Redemptione per Christum humano Generi parta, sic inquiens ---Cum voluntas Dei de nobis servandis, & Redemptio Christi, ad eos tantum reipsa pertineat, qui propositas à De & Christo conditiones amplectuntur, & in iis prositunt - & Infantes per atatem illas Conditiones admittere non possint; apparet, hanc Dei voluntatem, & Christi Redemptionem, in Divinis literis contestatam ad Infantes non pertinere. De Bapt: cont: Smigl. c. 7. P. 119. 8.

6.70. De libero Arbitrio, & legis Divinæ Impletione, sic opinantur. Catech: Rac: ita de his statut. p. 161. Obi novum sædus satis à Deo consirmatum visum est (sc. per miracula, & extraordinaria Spiritus Sancti Dona) ii, qui ad credendum Evangelio optisuere, ex eo quod ad consirmationem Fæderis sactum tat, satis in posterum, quod crederent, habuerunt. Hi viro sunt, qui vel Animi probitate præditi sunt, vel de a non alieni. & postea. p. 197. Communiter in Hominibus, natura exigua admodum sunt vires ad u, qua Deus ab illis requirit, persiciendum; at voluntas

K 2

ad

ad perficiendum ea, omnibus adest natura. Nihilomi. nus tamen ea vires non ita prorsus exigua sunt, ut Ho. mo, si vim sibi facere velit, divino Auxilio acceden. te, non possit voluntati divina obsecundare. Auxilium vero suum nemini prorsus Deus denegat ex iis, quibu Voluntatem suam patefecit. Alioquin Deus neque cafi. gare, neque punire juste Contumaces posset; quod ta men utrumque facit. Et paulo post. p. 205. De Pre. destinatis ait Paulus, eos vocatos esse secundum Prop. situm; ut demonstret, eos demum juxta Propositum Dei Evangelio credidisse, & ad Salutem pradestina tos esfe, qui Deum diligunt. Id vero in Potestate He minis situm esse, superius expositum est. Ita quoque Smalcius de Perfectione Justitiæ -- Perfectio absolutissima est, quando quis nunquam, ne semel quidem, peccavit. At etiansi difficillimum sit, propter Carms Infirmitatem, ut Homo ad istam Perfectionem reifs perveniat, non est tamen Impossibile prorsus. Disp: 6. cont: Frantz: Sect: 4. Atque alibi -- Etfi Chrifto Joli concessum fuerit, nunquam peccasse; at nec S. litere, nec sana Ratio, nec Quicquam denique prorsus prohibet, ut qui antea peccavit, eo perfectionis postea perveniat, ut nunquam peccet. Nam si omnia possibilis Credenti, quomodo etiam possibile non sit, ut nunquam post agnitam veritatem peccet. Resp: ad Frantz: disp: 6. de Bonis Oper: Thef: 43. Idem lb: Thef: 48. Cum hoc Argumento urgeretur, ex oratione Dominica, Sanctos opus habere ut quotidie orent, Dimitte nobis Debita; nostra duplici hoc effugio elabi nititu, at utroque miserrimo. Eorum primum est, Sanctos teneri orare pro delictis ante Cognitionem Christi atqueConversionem perpetratis; & sic, pro du dum prateritis, non pro peccatis post commissis. Se cundim vero est, quod, cum Peccata non remittan-

dentes

ur perfecte, nisi tunc, quando eorum pæna sc. Mors hilomi. uma remittitur; ideo precationem istam proroganut Ho. dam esse usque ad plenam vita aterna donationem. At ecceden. contra apparet, non solum ex vetere, sed & ex exilium novo Testamento, viros piissimos, post Fidem acquibu ceptam, tum deliquisse, tum Delicta sua agnovisse; e cafi. mo, Cunctis Fidelibus agnoscenda præcepisse: necuod ta non, mortem æternam, sive Pænas suturi seculi, e Pre. rmitti omnibus Justificatis, etiam in hac vita. Ca-Propon concupiscit adversus Spiritum, inquit Apostopositum bs, Illique adversatur, ita ut non quæcunque vuldestina is, illa faciatis. Gal. 5. 17. In multis offendimus te Hoomnes. Jac. 3. 2. Si in luce ambulamus, ficut & ipappour [Deus] est in luce, sanguis Jesu Christi emundat abjola Nos ab omni Peccato, 1. Jo. 1.7. Emundat, ait, uidem, non emundavit. Unde inferimus, etiam eos qui Carnis ambulant in luce, quamdiu fic ambulant, indigereipfa ie emundatione à peccato. Et paulo post-Si dixe-Difp: 6. rimus, quoniam peccatum non habemus, ipfi nos to Joli seducimus, & veritas in nobis non est. Si confilitera, teamur Peccata nostra fidelis est & justus, ut reprohimittat nobis peccata nostra, & emundet nos ab ea peromni iniquitate. v. 8, 9. Deinde quod ad fecundum. Mibilia Jultificati ex fide, inquit Paulus, pacem habemus nquam apud Deum, per Dominum nostrum Jeum Chri-: difp: tum. Per quem & Accessum habemus [egnizauer, f: 48. habuimus] per Fidem, in Gratiam istam, in qua Domisamus & gloriamur in spe Gloria Dei. Rom. 5. , Di-1,2. Quis intentabit crimina adversus Electos Dei? io ela-Deus est, qui justificat. Quis est qui condemnat? imum Christus is est, qui mortuus est, imo potius, qui tionem telurrexit, qui etiam est ad dextram Dei, qui ro du ctiam interpellat pro nobis. Rom. 8. 33, 34. In s. Se. Christum nunc, etsi non cernatis eum, tamen crenittan-

K 3

tur,

du

dat

cia

in

qui atc

tic de Er

pr

ba

出土田田

1

95

0

dentes, exultatis Gaudio ineffabili & glorioso, reportantes mercedem Fidei vestræ, salutem Animarum. 1, Pet. 18. 9. Nos scimus, quod translatismus de morte ad vitam, quia diligimus Fratres. 1. Jo. 3. 14. Qui edit carnem meam & bibitsanguinem meum habet vitam æternam. Sic ipse Christus ad Judæos. Jo, 6. 54. Atque alibi certos nos reddit de remissione peccatorum, per ministerium potestatis Clavium Apostolis primo concesse, & per istos ad successores suos in Ecclesia derivata, cum sc. --Illos assaria, & dixit eis, Accipite Spiritum Sanctum, si quorum remiseritis peccata,

remittuntur eis. Jo. 20. 22, 23.

§. 71. 9. Quantum ad fidem de Ecclefia Catholica, Triumphantem omnino negant, & Militan. tem contemnunt. Sacramenta ab ipfa ufurpata vel demunt, vel depravant. Cultum Ipsius defamant quasi idolo exhibitum. Communionem ejusdem renciunt; perpetuitatem quoque ipsius inficiantur, ut & Spiritum veritatis ipsi à Christo in fæcula futura promissum. Signa sive notas, quibus Ipfa ab aliis cœtibus discriminatur atque dignofcitur, pro nihilo habent, ut inutiles & inepras. Denique, tum veteris Fidei integritatem, tum veræ Christi Ecclesiæ Nomen atque Prærogativam, ut sibi peculiares, Cœtibus suis arrogant. Quæ singula ex sequentibus apparebunt. Siquidem Eccle fiam nunc Temporis Triumphantem diserte negant dum Sanctos defunctos nolunt secundum Animam vivere & fentire ante diem Resurrectionis; quando demum, & non prius, una cum Corporibus fuis Animæ reviviscent, & quasi ex somno quodam profundiffimo expergefient. Sic & Ecclefiam Christi in hisce Terris militantem pariter vilipendunt

dunt, licet ejusdem Christi sponsam dilectam, & omium vere Fidelium Matrem jure venerabilem; dom & iplius Doctrinæ fidem derogant, & iplius leibus oblequium denegant. Necessitatem & efficagam Sacramentorum & Sacramentalium à Christo. in ulum suæ Ecclesiæ institutorum, vel omnino plunt, vel admodum diminuunt. Et cum Deum, mem in Trinitate Personarum semper agnovit, aque adhuc adorat, Ecclesia Catholica, pro cewhen humani Idolo habeant, necesse est ut hac ranone eandem Ecclesiam, ut Idololatrie ream, condemnent. Socious itaque vult suos se segregare ab Ecclefiis Evangelicorum, ob certos quoldam Abuis apud eos, licet à Pastoribus ipsarum minime probatos-De multis rebus, inquit, quas sibi Evangelici wmittunt, contrarias Dei Christique praceptie, que merim à pracipuis ipsorum Magistris minime approhamur, nec cum ipsius Religionis Evangelica Doctrina consentium ( qualia sunt, connubia cum Idololatris, luxus & Splendor in victu & vestitu, ludicra mulhe & vana in vita Actiones ) mihi de ipsius Do-Arine Evangelicorum erroribus agenti, nihil dicen. um censui. Tametsi dubium non est, quin hec quoque inta censeri debeat causa unicuique Pietatis studioso, he ab illorum Cætibus segregandi ( prasertim, ubi alii sunt coetus Hominum Christum Jesum colentium, qui sibi ista non permittunt) & istis aliis adherendi. sic ille, Iib: Quod Regn. Pol. p. 705 Oftorodus item hanc Secessionem fieri vult, ob neglectum Difcipline Ecclesiastice, que ipso judice, reddit Ecclesam nomine Christi indignam. Instit. Cap. 29. Dende, perpetuitatem Ecclesiæ visibilis, & in Term militantis perperam asseri dicunt. Sic enim Sociaus - Non est necesse, aliquam extitisse isto Tempore (Sæculo

fo, renima nima inflati atres it fain

Chrisnos erium e, & vatz

Spi. Rta,

itana vel mant n retur,

in ibus

veam,

cle gant

bus no-

en-

nib fra

Di

ma

Sar

ver

de. Fi

Ó

ull

tu

ve

07

m

2

n

I

Sæculo fc. primitivo, post obitum Apostolorum) Veram Ecclesiafaciem. Neque enim cam perpetuo extituram, ufquam revera pradictum, aut absolute promis. Sum est. Sol: Scrup: 30. ad 5. Et Paulo post-Illa Christi verba, die Ecclesia, tum locum habere censenda sunt, cum is, de quo loquitur, fuerit in aliqua visibili Ecclesia. Christi voluntas erat, ut aligna Ecclesia foret, utque per Apostolos colligeretur; non tamen sequitur, quin pra Hominum malitia fieri potuerit, ut aliquando, idque per longissimum Tempus, nulla visibilis Ecclesia extiterit. ib: ad 7. Idem quoque in Praf: ad has folut:-- Hanc Propositionem plane damnat, viz. Qued necesse sit semper extare visibilem aliquam Ecclifiam, que puram Do-Etrinam de Deo filioque ejus retineat. Atque alibi--Ego non nego, sub Antichristo plenam Defectionem fuisse. Antichristum vero illum magnum Heminem illum perditum à Paulo pradictum, non ante extitisse judico, quam Romani Pontificis primatus extitit. De Ecclesia. p. 345. Imo, non veretur assercre, hunc de fectum Ecclesiæ contiguise ab antiquissimis usque Temporibus, nempe, quamprimum Dogma Trinitatis apud eam valuit; quod nunquam non ab eadem affertum est, ut omnes norunt, quibus Historia Ec clesiastica veteris ævi non est prorsus ignota. Sic tamen Ille differit contra Ecclesiam Catholicam; & ipsius existentiam, una cum Fide Catholica, destruere molitur; sc. Animady. 10. In Assert: The ol. Coll. Posnan. Deum quidem unum effe (ait) agnoscit Universa Dei Ecclesia. Sed ita ut Unitatem in Trinitate & Trinitatem in Unitate veneretur, id vel nulla Dei Ecclesia vel certe non quatenus est Dei Ecclesia, ullo modo potest agnoscere; cum Istud humanum prorsus commentum sit cui divina veritas om nibus 7

7

n

Ĉ

nibus modis apertissime refragatur. Hæc ille. Cui suffragatur Oftorodus. Inft. Cap. 42. Et Smalcius, Difp. 8. De Ecclesia. Sect. 9. Et paulo post, ad thefin 75, 76. Negant pariter ( quod huic fuo Dogmati affine est, illique viam præstruit ) Spiritum sanctum, à Christo Ecclesiæ suæ promissum, cum ea semper permansisse. Sic enim Socinus -- Neque vero Spiritus Santius, qui omnem veritatem docere debebat, Ecclesia fuit promissus, sed Illis qui Fundamentum ejus jecerunt; Quorumque & Sermones & Scripta pro divinis, ac de quibus nemini dubium ullum restaret, haberi debuerunt; ut ita semper in promptu nobis situm effet, quod ad cognoscendam divini numinis voluntatem, recurreremus. Taceo, quod & ista verba [ omnis Veritas ] Aliud nihil significent, quam omnem veritatem, que ad jaciendum Ecclesie Fundamentum, Munufque Apostolorum probe obeundum, pertinebat -De singulari quadam veritate sermo sit mouv , idem valet, quod only Omnem, quod totam. Sic ille, epist, 3ª ad Andr: Dudith: p. 501. Col. 2. Postremo, Socinus, ejusque socii ac Discipuli, neminem solicitum esse volunt de quærenda vera Christi Ecclesia & de examine notarum, quibus ab Hæreticis & Schismaticis discriminatur; satis autem habent, quod Scripturas ad manum habeant, è quibus instruatur unusquisque in via Salutis. Atque insuper, veritatem Dei, veramque Christi Ecclesiam, ut sibi proprias, vendicare amant. Sic etenim Catech: Rac: p. 234. Non multum juvat signa vera Christi Ecclesia inquirere, cum Tibi expo-Suerim quid veram Ecclesiam constituat; nimirum, salutaris Doctrina; quam quicunque Cœtus habet & profitetur, est vera Christi Ecclesia. Qui vero Cœtus Doctrinam salutarem non habet , nec profitetur , etiam-

(in

u

si nescio qua signa proferat atque pratendat, pro vera Christi Ecclesia haberi non potest. At tenere saluta. rem Dostrinam , cum Ecclesia Christi sit natura, Signum Illius, si proprie loquaris, effe non potest, cum Signum ipsum à re, cujus Signum est, differre oporteat. Ergo, ad cognoscendum que sit vera Christi Eccle. Sia, Satis est cognovisse Salutarem Doctrinam. Etenim, qui hanc amplectitur, jam est in ipsa Ecclesia vera. Quare nihil est cur de notis Ecclesia quaras è quibus Ecclesia agnoscatur. Salutaris porro Doctrina qua sit, è nostro sermene, atque collocutione discere potuisti. Præclarum fane Argumentum, quod nos fecuros reddat de vera Christi Ecclesia rite dignoscenda; quodque nos vera Ipfius membra fimus; nempe, quod vera Ecclesia sit, quæ salutarem Christi Do. ctrinam tenet atque profitetur; ifta autem falutaris Doctrina, non Alia sit quam Sociniana, que in isto Catechismo p oponitur & explicatur. Schlichtingins pariter in Confessione Fidei, cum Symbolum Apostolicum explicuisset ex Socini Sententia , hæc adjicit - Credimus Ecclesiam Catholicam non esse Doctrina & Fide variam, sed ubique & Omni Tempore, Initio ab Apostolis facto, unius ejusdemque Dollrina & Fidei ; Istins nempe, qua Symbolo boc comprehensa est; ut qui hanc retineat, vere sit Catholicus; qui vero contrarii aut Alieni quidpiam admisceat, hactenus Catholicus esse non possit. In hanc igitur Sanctam Ecclesiam Catholicam credimus, quia, hac omnia qua Christiani Sanctis moribus dediti, semper & u. bique professi sunt, pro veris & indubitatis agnoscimus. Sic ille, p. 114. Rectissime quidem si hoc Fidei antiquæ Symbolum exposuisset juxta sensum antiquæ Ecclesiæ; sed pessime in eo quod illud in multis depravet, ac detorqueat, ad Hæresin Socini astruendam

endam cumque Fidem fimul & Ecclesiam, ejuschem sectæ proprias reddit. Smalcius demum diserte negat, sinceram Verbi Pradicationem, & segitimum Sacramentorum usum, esse veras notas Ecclesia vera; quia sc. vera & salutaris Dostrina est forma Ecclesia, utpote qua dat esse illi; & quod usus Sacramentorum maxine legitimus esse possit inter aliquos, qui tamen non sunt Christi Populus; nimirum, si in Aliis Rebus ad Salutem pertinentibus errent, & impie vivant.

Disp. de Ecclesia. Sect. 6.

§. 72. 10. Ordinationem Cleri, five Ministrorum Evangelicorum folennem vocationem atque missionem nullo modo necessariam esse volunt; sed unicuique, è contra, liberam relinquunt munia Ecclesiastica exequendi facultatem, qui se Idoneum putat, & à populo pro Tali habetur. Ita nempe Socinus. Cuivis Christiano Homini lices, etiam sine peciali ullo sibi legitime demandato ejus rei munere, Charitatem erga Proximum exercere. Hanc autem Charitatem, in quo confistat sic explicat. Cohortari Alios ad viam aterna Salutis ingrediendam & infistendam, divinaque Oracula, que omnibus sunt proposita, illis explicare. Atque insuper, ut hoc fiat publice, perpetuo peculiarique munere. Ad illud, inquit, munus comprobandum, satis superque est, quod illi ipsi ita voiunt, qui Cohortationes istas & exhortationes audiunt; & eorum Suffragiis, qui tale murus habet, vel deligitur ad illud, vel approbatur. Atque hoc extendit etiam ad Sacramentorum Administrationem; hac sc. Ratione motus —— Quia quicquid aut virtutis, aut etiam ( si ita placet mutationis Signis istis accedit, vel Sanctitatis in tota Actione inest, id ab Instituto divino pror us pendet, non autem ulla ex parte ex persona Administrantis; qui ut tali mu-

nere merito fungatur, satis simpliciter, superque est, ut ab iis, quibus, & inter quos ista Sacramenta administrat, vel ad Illud deligatur, vel in eo confirmetur. Hæc Ille in Brevi Demonst. p. 325. Idem quoque in Tract. De Ecclesia ita disserit--Verbi Dei Mi. nistris, qui cum Ecclesia Graca aut Romana non consentiunt, controversia non est movenda, neque ab eis contendendum, ut sua vocationis aut muneris legitimum Authorem oftendant; cum non gerant se pro novis quibusdam Christi Apostolis, aut divinis Prophetis; nec inauditam prius Doctrinam, aut Religionem mundo se annunciare profiteantur; neque ex novis Principiis, priusve incognitis Testimoniis quicquam doceant, sed tantum ex iis Principiis, iisque Testimoniis, que apud omnes Christiani Nominis certissima sunt ex ipsis sc. Evangelistarum, & Apostolorum, Scriptis. Sententiam eandem tuetur Catech. Racov. p. 240, 241 .--Qui d'cent in Ecclesia & ordini tuendo atque conservando invigilant nullo modo opus habent, ut singulari aliqua Ratione mittantur. Etenim illi nunc nullam novam, nec antea inauditam Doctrinam afferunt, sed Apostolicam, ab Omnibus antiquitus exceptam tantum proponunt, inculcant, utque secundum eam Homines vitam instituant, hortantur.

S. 73. 11. De Justificatione seu Remissione Peccatorum per Christi Meritum, sic tenent. Primo, Quod Patres sub vetere Testamento per Christum, ut Mediatorem, adeoque per Ipsus passionem & mortem, justificati & salvati non sint, aut per Fidem in Illius Meritum. Quod scribit Frantzius, ait Smalcius, veteres in Jesum venturum credidisse, & ea Fide justificatos, inter crassos Errores jure recenseri debet. Disp. 4. cont. Frantz. ad Thesin octavam. Hæc quoque ibidem habet--Justificatio per Fidem

nunquam

nun

Fa

fide

cep

fue

ta

ide

fus

eft

tri

tui

me

pu

aff

D

I

ea

co

A

in

in

de

D

u

n

9

C

и

nunquam fuit hominibus proposita ante Christum vel Fædere inclusa; nec unquam promissum fuit, Hominem fide justificatum iri ; fed nude tantum Hominibus Pracepta, pro ratione Temporis diversa, à Deo tradita fuere, quibus obedirent, nulla etiam Promissione aperta primitus addita Justificationis alicujus. Catech. Rac. idem afferit. p. 212. Sine Fide in Christum nemo prorsus justificatur. Verum id de eo Tempore intelligendum eft, quo Christus parefactus est. De quo etiam illa Petri verba accipienda sunt, non esse nomen sub Calo datum Hominibus, per quod nos servari oporteat, niss nomen boc , Jesus. Act. 3. 12. Nam quod attinet ad Tempus, quod anteceßit Christi Patefactionem, de eo id affirmari non potest. Etsi enim omnes, qui unquam in. Deum crediderunt, ob fidem justificabuntur (ut ex 11. Cap. ad Hebraos aperte colligi potest) nihilominus ea Justissicandi Ratio Fædere per Mosen dato non fuit comprehensa, verum ab ipsa Dei Gratia mere dependet. At nunc ea Justificandi Ratio per Fidem in Christum, in ipso Fædere continetur. Unde illorum Fides Fidem in Christum non includebat, eoque Apostolus ait, fidem venisse per Evangelium. Atque ad eum modum illi non propter Fidem in Dei Filium, sed in ipsum Deum, sunt justificati. Secundo, Quod Homo non prius justificetur, quam se Christi Præceptis obedientem præstiterit, & omnibus virtutibus probe ornatum. Sic etenim Smalcius -- Regeneratio, & reliqua boua Opera, Dilectio, Invocatio, Obedientia, Spes, Charitas &c. tantum abest, ut sint effecta Justificationis, ut absque illis Justificatio nullo modo reipsa existere posit. Neminem enim Deus justificat, nisi illis omnibus virtutibus ornatißimum. Offertur quidem Justificatio Homini etiam absque his , sed reipsa Justificatio nostri nulla esse potest, sine his operibus. Disp. 4. cont. Frantz.

ner

bis

Ho

um just

pot

vit

nem

tur

fuer

id !

car;

rent null

Car

Mol

affir

Fid

bus e

At

Frantz. Socinus quoque hæc habet in eundem Senfum--Obedientia praceptorum Christi, que est executio, & perfectio, & tanquam forma Fidei, coram Deo nos justificat. De Justif. p. 65. Tertio, Quod Satis. factio seu obedientia Christi passiva, nobis minime imputetur. Hanc enim Sententiam Sociaus vocat absurdam & impiam , & commentitiam , & quandam a S. literis, ipsoque cum humano, tum Divino Sensu penitus abborrentem, salutis nostra Rationem. I. mo, non veretur hanc censuram de illa ferre, quod adeo fæda & excerabilis fit, ut pestilentiorem errorem, post Homines natos, in Dei populo extitisse non credat. Plura in hunc fenfum reperire est apud eum, lib. 4. De Servatore, Smalcius magistro suo suffragatur, cum hanc Doctrinam vocat, Satana Imposturam. Quarto, negant satisfactionem Christi per Fidem nobis imputari, id est, applicari seu impertiri. Hæc enim Doctrina, codem Socino Judice, vel feipsam destruit, vel sententiam perquam absurdam continet. Proinde pro mero Commento habet, Justitiam Christi nobis imputari. Et ibidem ulterius affirmat, Quod per hanc Doctrinam omnis vera Sanctitas convellatur; quodque hæc Persuasio ab hoste versutissimo Generis humani Imprudentium animis propterea fuerit ingesta, ad Santtimoniam vita Christiana prorsus tollendam. De his confitatur idem lib. 4. De Servat. Quinto, Quod Homo, propter Obedientiam, & Justitiam propriam, à Deo Justus pronuncietur. Asserit enim hoc Socinus, cum ait, Justificari à Deo nibil alind esse, quam à Deo Justum pronunciari. Id quod certe fieri neceffe eft, cum legis, quam dedit, Pracepta servantur, qualiacunque tandem fuerint. De Justif. p. 77. Idem quoque part.4 de Servat.cap.4.hac habet - Cum Fidem Abrahamo pro Justitia, sive ad Justitiam, imputatam fuille

iffe legimus, nulla caufa est, cur aliena Justitia mentionem fieri suspicemur, cum manifeste de propria agatur, pro,id est, cujus loco; sive ad quam, id est, ad quam nobis adscribendam, exemplo Abrahami, Fides nobis immetur. Sexto, Quod folus Deus Fidei Caufa non fit, cum Homo, vi liberi Arbitrii, verum Fidei Propositum acceptare possit. Sic enim Socinus, de Justific. Quomiam persuasione ista & Obedientia Fides in Deum continetur , qua S. Litera Hominem coram Deo justificari testantur; jam satis ex Predictis constare potest, quanam in ipso Homine bujus Fidei sit causa & Fundamentum; nempe, recta faciendi, & prava vitandi Amor ac Studium. Idem, de Servat. part. 4. cap. 12. Ex his, inquit, Christi verbis (fc. Jo. 3. 19 ) Hominis probitatem & malitiam, hanc rejedionis, Illam Receptionis Evangelii, causam esse confat. Hæc item ibidem habet -- Fides Dei donum eft, quia nemo cui Facultas in Christum credendi datur (datur autem generatim Omnibus, quibus Christus annunciatur) ut ea Facultas sibi daretur, commeritus antea fuerat; non autem quia Quicunque in Christum credit. id ex singulari Spiritus Sancti Dono habuerit, quo carnerint Illi, qui non credunt; adeo ut in potestate eorum, qui non credunt, positum non fuerit, ut crederent. Septimo; Quod verbum Evangelii prædicatum nullo modo conferat Fidem, aut Illius effectiva Causa sit, ne quidem per modum Instrumenti. Ita Moscorovius, de Bapt.cont. Smigl. cap. 6. p. 114.ubi affirmat, Pradicationem Evangelii, vi sua, nullo modo Fidem conferre; illius opera & ministerio solicitari duntax at Animum ad credendum; in quo, si modo probus existat, ex eadem verbi virtute, Fidem consurgere. At è contra, Scriptura simul & experientia testantur, Probitatem hanc de qua loquitur Moscorovi-

Chri

feu 1

O 0

dis ,

aus

fang

man

us;

dun

con

ne a

vit

nam

tio.

erro

Scri

eum

coll

Inft

cau

dep

den

de,

Epl

Pils

tat

Jel

Au

12.

ipl

us, (in quamplurimis faltem) Evangelio pradicato non prasupponi, sed ab illo effici, cum permulti improbi ad verbi auditi fonum conversi legantur, Gratia Christi, quæ Prædicationem istam comitata est, corda ipiorum emolliente, ut fertur de Zacchæo, deque tribus Judæorum midibus, qui ad Petri concionem corde compuncti funt , ob Christi Crucifixionem à se procuratam, Aliisque pluribus in Historia Evangelica memoratis. Scriptura item multoties hanc verbi prædicati virtutem magnifice extollit. Paulus enim diferte afferit, Evangelium Christi à se prædicatum, esse Potentiam Dei ad falutem omni credenti. Rom. 1. 16. Potentiam item sive virtutem Dei, iis qui falvi fiunt . 1. Cor. 1. 18. assimilatur maileo Petras conterenti. Jer. 23. 20 gladio ancipiti, & penetranti. Hebr. 4. 12. Sa. gittæ electæ, seu politæ. ifa. 49. 2. Nivi & Pluviæ, quæ Terram fæcundant. Ifa. 55. 10, 11. & femini fructifero. Luc. 18. 11. Illi quoque attribuitur spiritualis Nativitas, Jac. 1. 18. 1 Per. 1. 23. vita spiritualis. Jo. 6. 63. Illuminatio spiritualis. Psal. 110. 105. 2 Pet: 1. 19. fanctificatio spiritualis Jo. 17. V. 17. & vita æterna. Jo. 6. 68. & 20. 31. Octavo, Culpam Peccati in Justificatis manere, quando Reatu tollitur; quia c. in Justificatione Peccata teguntur, & non imputantur. Smalcius, Err. 157. Nono, Quod in Christo considendum sit (cum sit nudus Homo) non ut in objecto primario nostræ falutis, sed tan tum ut in objecto intermedio, seu causa Instrumentali. Ita Socinus contra Wiekum. Cap. 4. Hæc sunt iplius verba --- Atqui, nec in Christo Homine ita confidendum est nobis, ut in nostra Falicitatis Auctore, id est, Jola & prima causa - Nec unquam probabint Adversarii, alia Ratione, aliamve ob causam, in Christ

ti-

1-

le-

m

ur

ui

b

ae

Ď-

m

n-

ei

r.

e,

Christo nobis confidendum esfe, quam ut in secunda; fen instrumentali efficiente Felicitatis nostra Causa; & ob id, quod ab illo uno Deo, nobis absolute felicitandis, hac conditione, ut illum pro Tali habeamus, prafedus fuit. Resp. ad Argum. 14m. Imo, neque Christi fanguinem seu mortem volunt esse Causam proximam instrumentalem Justificationis ex parte ipsi. 15; sicut nec sidem ex parte nostri, sed utramque duntaxat causam fine qua non istius effectus; qua sc. confirmavit promissa ista Divina, quæ Patris nomine annunciavit, Fædusq; inter Deum & nos confirmavit; at Salutem nostram perfecit, inquit, per Divinam iftam Potestatem, quam, morte ipsus interveniente, consecutus est. vid. Socini Miscell: non longe ab Initio. Et part. 3. de servat. cap. 9. Smalc. item de error. Arian. cap: 9. p. 76. At è contra, licet S. Scriptura Christum non statuat solam Justificationis nostræ Causam, aut absolute primam, statuit tamen eum Justificationis nostræ Austorem, à quo dependeremus, & in quo Fiduciam falutis consequendæ collocaremus; feu, ut verbo dicam, non ut caufam Infrumentalem proprie sic dictam, sed potius ut causam primariam, à qua cæteræ omnes inferiores dependent; ut & Actus, atque effectus i plius. Siquidem dicitur causa Fidei. Pax, & Charitas, cum fide, optantur à Christo, æque ac à Deo Patre, ut Ephesiis donentur. Eph. 6. 23. & passim in principiis Epistolarum, Gratia & Pax optantur, in salutatione Fidelium, à Deo Patre, & Domino nostro Jeli Christo. Idem dicitur agairos vai Texelwins Autor fimul & confummator Fidei nostræ. Heb. 12.2. Arris, seu causa æternæ salutis, cunctis qui ipli obsequentur. Ib. cap. 5. 9. sicut per sanguinem iphus justificati fuimus, fic multo magis, postquam fuimus

Fide

CHS (

plica

non

tione

Com

quit.

quid

appre

Appy

imica

11.

quid

cont

bit I

fum

conc

am;

pe: ti

His,

in D

quen

Chri

nedi

to

Gal:

mini

pont

tioit

que

ad T

[ feu

Iden

fuimus reconciliati, salvabimur per vitam ipsius, id est, per ipsum in Cælis nunc viventem. Rom: 5. 9, 10. Creditis in Deum, & in me credite; ait Ipie ad Apostolos. Jo: 14. 1. Hinc dicitur sol Justitiæ. Mal. 4. 2. oriens ex Alto. Luc. 1.78. Lux vera, quæ illu. minat omnem Hominem venientem in hunc Mundum. Jo. 1. 9. Rex Justitiæ. Heb. 7. 2. Justitia no. ftra. Jer: 23.6. Justificati fumus, ut & fanctificati, per illius nomen . . Cor. 6. 11. Nullumque aliud nomen fub Cœlo datum est inter Homines, per quod oporter nos salvari; neque salus est in aliquo Alio. Act: 4. 12. Comparatur demum cum Adamo, qui fuit principalis causa introducti peccati, ut & Condemnationis atque mortis inde confequentis; unde fequitur,ipium esse aque principale caulam justificationis ac falutis nostræ, quæ consistit inRemissione istius Peccati, Abolitione mortis, & collatione vitæ æternæ. Alioquin, Antitypus Typo non responderet; neque Remedium morbo æquipolleret. Collationem ve o hanc ab Apostolo diligenter & accurate institutam habemis; tum Rom: 5. 12. 21. tum, 1, Cor: 15.21, 22; & V. 45. 49. Decimo; Quod credere, nostra Peccata deleta fnisse, per ea que Christus passus est, non sit ifta Fides, qua justificamur; imo nullo modo effe possir. Ita Socinus, part: 4. de Servat: cap: 9. in iplo Titulo iftius Capitis. At S. Scriptura ex adverso passim affirmat, Christum Passione sua virin, id est, Pretium Redemptionis, solvisse nostris omnium Peccatis; quod si nobis vera, vivaque fide applicemus, tunc demum Peccata nostra actu deleri. Illud pertinet ad fatisfactionem; Hoc, ad fatisfactionis Acceptationem. Illud, ad faiutis Acquisitionem spectat; Hoc, ad ejusdem Applicationem. Unde sequitur, eam esse veram & salvificam Fidem,

),

d

1.

-

.

n

.

fidem, quæ meritum Christi, cum omnibus B nefieis exinde pendentibus, rite apprehendit & applicat. Undecimo; Quod natura Fidei justificantis non contittat in Apprehensione Christi, & Applicatione meriti ipsiis. Hoc enim Socinus pro humano Commento, & Somnio inanissimo habet --- Annon, inquit, dicunt ifti (id eft, Evangelici ) Fidem iftam, non quidem propria Dignitate, sed quia itsum Christum aprehendit , justificare? - At hac vestra Christi Aprehensio, merum humanum Commentum, & inanifsmum Somnium eft. Sic ille, part. 4. de Servat: cap. 11. Smalcius item afferit, Plane insolens & exoticum quiddam effe, in meritum Christi Fidem requiri. ont: Frantz. Difp: 12. At certe S. Scriptura describit Fidem salvisicam sub notione accipiendi Chrihum, & ea quæ per Christum consequimur, sc. Reconciliationem, Gratiam, & Justitiam, Misericordiam; & promissum Spiritus Sancti. Quotquot recepeunt eum, dedit illis potestatem Filios Dei fieri, His, qui credunt in nomen ejus. Jo: 1. 12. Gloriamur in Deo, per Dominum nostrum Jesum Christum per quem Reconciliationem accepimus. Rom: 5. 114 Christus nos redemit à maledictione legis - ut Benedictio illa Abrahæ ad Gentes pervenirer in Chrito Jefu, ut Promissum acciperemus per Fidem. Gal: 3. 13, 14. Sicut accepistis Jesum Christiam Dominum, in ipio ambulate. Col: 2. 6. Non habemus pontificem, qui non possit affici sensu Infirmitatum holtrarum, tentatum autem per omnia similiter, absque tamen peccato. Accedamus ergo cum Fiducia ad Thronum Gratiæ, ut misericordiam consequamur [seu accipiamus xá 30 μων ] & Gratiam inventamus, m Auxilium tempettivum. Hebr: 4. 15, 16. idem Apostolus de Fide Abrahæ disserens, qua Pro-L 2 millim

ete:

fed

no.

ex 1

Vol

non

pia

fti

ribu Mit

Res

Qui

red

5, red

Gr

eft

que

os der

pec

gra

Ch

lus

ftif

pra

aut

qui

ter

missum Dei juramento sirmatum firmiter amplexis est, hortatur nos, ad imitationem hujusce Patris Fi. delium, ut validam confolationem habeamus, utpote qui confugimus [ nearious ] ad apprehenden. dam spem [Nobis] propositam. Ib: cap. 6. 18. fpem sc. vitæ æternæ in Cælis, ab illo Jesu nobis comparatam, qui Præcurioris nostri instar illuc in. greslius est, factus secundum ordinem Melchiledech Pontisex in æternum; ut postea se explicat. v. 10. 20. monetur item Timotheus, ut Divitibus hujus seculi denunciaret, spem in Deo vivo ponere iva enindewrai, ut apprehendant vitam illam æter. nam. 1 Tim: 6, 17, 19. Denique, Deus per Isaiam Prophetam, fele amplishimis Benedictionibus profecuturum iftos Alienigenas atque Eunuchos pollicetur, qui apprehenderint Fædus suum. ila: 56. 4, 6. nimirum per Fidem in Promissis bi contentis, & Obedientiam Præceptis adhibitam, ex ista Fide procedentem. Ex quibus satis patet, Fidem justificantem non male describi, cum dicitur consistere in prædicta Apprehensione, & Applicatione. Quid enim est, Christo considere, & in illo salutis nostre siduciam ponere, quam ejusdem Meritum apprehendere, & nobis ipsis applicare? Duodecimo; Quod credere, & non credere dependeant ex probitate, vel malitia Homisum, quibus Christus annunciatur. la Socinus -- Ex probitate Hominis fit, ut Evangelio Fides adhibeatur & rurius-Imprudentia ( fc. non Credentium ) malitia causa est & origo; non scou atque Animi Probitas Fidei causa est & Origo, quan Evangelio a'ii adjungunt De Servat: part 4. cap. 12.. At è contra, Scriptura passim attribuit fidem falvificam (cum remissione Peccatorum & alute aterna

i.

it-

n-

8.

ois

n.

ch

9,

us

T.

m

0.

1

a:

ni-

d

11.

e.

e.

m

&

,

2-

ta

io

n

u.s

MI.

eterna exinde consequentibus) non præviis Heminum operibus aut Meritis, aut Probitati innatæ, sed mere Dei Misericordia, & gratuito Ipsius dono. Gratia falvi tacti estis per Fidem; & hoc non ex vobis, Dei Donum est; non ex Operibus, ne quis glorietur; inquit Apostolus. Eph. 2. 8, 6. Vobis ixagian, gratuito datum est pro Christo, non folum ut in eum credatis, sed ut etiam pro Illo patiamini. Ihil: 1. 29. Conclusit Scriptura omnia sub Peccaro, ut promissio ex side Jesu Chrifi daretur Credentibus. Gal: 3. 22. Non ex operibus Justitiæ, quæ fecimus nos, sed secundum Milericordiam fuam falvos nos fecit, per lavacrum Regenerationis, & Renovationis Spiritus Sancti; Quem effudit in nos abunde per Jesum Christum falvatorem nostrum; ut justificati Gratia Ipsius, Hæredes fiamus secundum spem vitæ æternæ. Tit: 3. 5, 6, 7. Præcelimus? nullo modo. Nam Ratione reddita antea oftendimus, Judæos fimul omnes & Grecos elle sub peccato: sicut scriptum est, non est justus, ne unus quidem. Scimus autem, quæcunque lex dicit, iis, qui in lege funt, dicere, ut omne os obstruatur, & totus mundus fiat obnoxius Condemnationi Dei, Rom: 3. 9, 10; 19. Omnes enim peccaverunt, ac deficiuntur Gloria Dei; justificati gratis ipsius Gratia, per Redemptionem que est in Christo Jesu. Ib: v. 23, 24. & postea idem Apostolus disferens de Abrahamo, dicit eum gratuito justificatum fuisse, non ex bonis operibus quibuidam præcedentibus, vel ex probitate aliqua aut connata, aut morali, per frequentes sc. virtutis Actiones acquisita, & in Habitum adaucta; sed ex mera Dei Gratia, & miserico dia, quæ justificat, non operantem, sed credentem in enm qui justificat Impium, & cui

prest.

rena

t4.

facit

ribu

dici

reip

haud

de i

tisa lit, &

Sign

no Spi

Fid

in

que

mii

rur

fua

cel

vel

ato

eo

Re

G

us

pe

ti

ni

fu

cui fides sua reputatur ad justițiam. Sicut & David dicit Beatificationem illius Hominis cui Deus im. putat justitiam fine operibus; Beati, quorum re. misse sunt Iniquitates, & quorum obtecta sunt Peccata. Beatus Vir, cui non imputat Dominus Pec. catum. Cap. 4. 1, 8. & Cap. sequenti - Si unius lapsu multi mortui funt, multo magis Gratia Dei, & Donum per Gratiam, quæ est unius illius Hominis Jesu Christi in multos redundavit. v. 15. -- qui redundantiam illius Gratiæ, & Doni justitiæ accipi. unt, in vita regnabunt, per unum Jesum Christum. v. 17. ubi abundavit peccatum, superabundavit Gratia; ut ficut Peccatum regnavit in mortem, ita & Gratia regraret per justitiam, in vitam æternam, per Jesum Christum Dominum nostrum. v. 20, 21. & cap. 6.23. Stipendia peccati, mors; Donum autem gratuitum, seu Donativum Dei, vita æterna, per Christum Jesum Dominum nostrum. Ex his aliisque S. Scripturæ locis, quæ huc adduci poterant, plus datis apparet, quam gratuita Res sit Fides, cum condonatione peccatorum, & vita sempiterna, qua Fidem præfupponunt, & ex ea, quantum ad nos, dependent. Siqui autem funt, vel fuerint, quorum Probitas Animi, Christi notitiam, & Evangelii annunciationem prævenit, Fideique salviscæ viam parat, neque Indoli Naturæ, neque morum probitati nativis viribus acquisitæ deberi censenda est, sed prævenienti Dei Gratiæ, per quam ab co edocti, & tractifunt, ut ad Christum veniant, inque ipsum credant; ut ipse Christus loquitur. Jo: 6. 44, 45. Eu Seroi, apti seu idonei ad Regnum Dei. Luc. 9. ult: TETayuévei, parati seu dispositi ad vitam æternam. Act: 13.48. Decimo tertio; Quod Homo infidelis, & non renatus, hona opera præstare posit. Ita Smalcius - Certum eft, etiam Hominem non renarid

m.

re-

int

ec.

Mu

&

nis

e.

j.

11.

it

ta

n,

I.

1-

,

8

E

tum posse, Natura & Ratione Duce, Bona Opera prestare, licet non ita perfecte, quemadmodum Is qui renatus est; nec ita perfecta, nec Deo etiam ita accepta, quemadmodum ea sunt, qua quis Christi amore facit. Sic ille, cont: Frantz: Difp: 1. De Bonis Openbus. At è contra, licet non prorsus incommode dici possir, Bona opera prættari posse ab Homine infideli, & non renato, in Genere loquendo, & respectu effectuum, qui ad alios inde deveniunt; haud tamen, proprie loquendo, hoc affirmari potest de iftius modi operious, cum destituta sint, requisitisad opus bonum necessariis, quale sc. Deo acceptuin st,& efficax ad Felicitatem æternam comparandam. Siguidem & bono efficiente, & bono subjecto, & bono Fine destituuntur; cum neque à Gratia Dei, sive Spiritu sancto producantur; neque ex Homine per Fidem reconciliato, & regenito procedant; neque in Dei Gloriam tendant. Nemini enim ignotum eit, gromodo celeberrimi Gentilium Philosophi, & corum Discipuli, sibiipsis tribuerint quicquid eximii, vel in ipsis esset, vel ab ipsis pertectum, nimirum virtutes, virtutumque Opera quomodo item fuam ipforum famam, & Gloriam, nominique celebritatem apud Posteros, in omnibus quæsiverint; vel ad summum, Patriz suz, suorumque salutem, atque Commodum in hoc feculo; quomodo demum, eo usque abfuerint à Reconciliatione per Fidem, Regeneratione per Spiritum, & Supernaturali Dei Gratia, cujus ope virtutum Habitus ad fummum usque Gradum perducere possent, & egregia Opera perficere; ut Reconciliationis hujusce & Regene ationis Mysteria, vel palam abnegaverint, vel omnino ignoraverint; Fidem Christianam irriferint; suisque viribus nativis, atque Industriæ summe, omnia

omnia se debere professi sint, quibus supra vulgus eminebant; imo interdum eo usque elati suerint, ut se Diis non tantum æquaverint, sed & prætulerint; quia nempe Dii natura Boni suerunt, ipsi autem ex Instituto, & Industria, è spontanea voluntatis in adversa mutabilis electione, constantique liberi Arbitrii, inter tot tantasque Tentationes, que

ad malum affidue folicitarunt, Proposito.

6. 74. De Sacramentis in Genere affirmant, tum usum corum maxime legitimum effe posse inter Aliquos, qui non sunt Christi Populus; ut antea e Smalcio o-Itendimus: tum fabulosum effe, ut affirmemus, Sacramenta effe Canales quosdam, per quos Divinitatis virtutes ad nos, & in nos dimanent. Sic enim Smalcius Cont: Frantz: Difp: 9. p. 422. & multo arrogantins in Exam: roc. erforum, ubi hanc Propositionem difertis verbis statuit --- Per Sacramenta Gratiam Hominibus conferri, tantum non Blast hemia eft. Err. 93. At è contra, nihil evidentius est, tum in S. Scriptura, tum in Doctrina atque Praxi veteris Ecclesiæ, quam quod Christus Sacramenta, quæ sunt Evangelici Fæderis figilla, Ecclesiæ suæ propria esse voluerit; quodque eadem ipsi insuper donaverit, ut salutis media per spiritus sui Gratiam esficacia, quoties ex Illius Præscripto administrantur atque suscipiuntur.

S. 75. De Baptismo hæc habent, Primo, Dottinam de Baptismo non esse Articulum Fidei sundamentalem, sive necessarium; sed Talem, sine quo Pietas
Christiana consistere potest, & circa quem unusquisque
potest in suo sensu abundare. Hoc enim est quod socinus in se probandum suscipit. Disp: de Bapt:
cap: 17. Smalcius item affirmat, Ipsismam Falsiatem sesse, Christum ad Sacramenta usur panda, Hominus

ub

fub an

Sacran

ipfum

Ate

Bapti

tioril

vus e

iteru

Ame

erit

in R

tribu

pula

æter

cata & P

ftru

tori

Bap

pul

Qu

am

Spi de

Sp

cu

re

Sa

Ba

Pa

e

P

sub amissione vita aterna obligasse, Cona Domini exuna. Atque hoc extendit, non folum ad quinque Sacramenta à Pontificiis superaddi solita, sed & ad ipium Baptismum. Exam. 100. errorum. Err. 94. Atè contra, si Evangelium consulamus, necessitas Baptismi æque urgetur, ac Eucharistiæ à Fidelibus participandæ; imo, ut videtur, verbis paulo disertioribus. Qui crediderit, & Baptizatus fuerit, falvus erit; inquit ipse Christus. Marc. 16. 16. Atque iterum, in suo Responso ad Nicodemum -- Amen, Amen, dico Tibi, nifi quis renatus five genitus fuerit ex Aqua & Spiritu Sancto, non potest introire in Regnum Dei. Jo: 3. 5. Baptismo item alibi attribuuntur ablutio sive remissio Peccatorum, & stipulatio bonæ Conscientiæ sine quibus ad salutem aternam non pervenitur. Baptizare, & ablue Peccata tua, inquit Ananias ad Paulum. Act: 22. 16. & Petrus ad Judæos -- Baptizetur unufquifque vefrum in nomine Jesu Christi, in remissionem Peccatorum. Ib: c. 2. 38. Atque alibi nos falvos facit Baptismus, non depositio sordium Carnis, sed stipulatio bonæ Conscientiæ apud Deum. 1 Pet: 3. 21. Quem & adeo necessarium putavit, ut in illos etiam conferri debere judicaverit, qui extraordinaria Spiritus Sancti dona prius acceperant. Sic enim ille de Cornelio, ipsiusque cognatis & Amicis, in quos Spiritus San tus ceciderat, dum illius Sermoni aufcultabant - Nunquid, ait, Aquam quis prohibere potest, ut non Baptizentur Hi, qui Spiritum Sanctum acceperunt, ficut & nos? Et justit eos Baptizari in nomine Domini. Act: 10. 47, 48. Paulus quoque dicit, nos per Baptismum induere Christum, & Filios Dei Fieri Gal. 3. 26, 26. & per Eundem, commortuos esse, & consepeliri cum Christo;

**† H794** 

mat

tame

timo

ligs

nem

g0.

CON

elice

funt

nati

ture

Dei

cap

fint

pro ri f

tio

raf

fari

&c

yel

ipf

vel

rui

172

Ba

ex

Ba

Christo; sive complantatos esse in similitudinem mortisejus, ut Refurrectionis ejusdem Participes redda. mur.lc:Rom.s. 3,4,5. Alibi quoque Baptismum appel. lat Regenerationis lavacrum. Tit. 3. 5. Hæc autem lin. gula requiruntur ad falutem, ac proinde necessitatem Baptismi demonstrant, ut medii divinitus ordinati ad ca comparanda, Secundo; Mandatum Christi, quod Apostolis suis dedit, de cun tis Gentibus baptizan. dis Matt. 28, 19. non esse intelligendum de Baptismo a. qua sed de Doctrina + vangelii publicanda, sive ini. tiandis Discipulis per Rudimentorum Fidei Christiana Traditionem. Vid. Soc: difp: de Bapt: cap:2. Tertio; Quod Salutem nostram querere in ritu Bap. tismi, qui initie N. Testamenti usurpatus est, su imitari Fraelitas, qui ex aneo serpente antiquitus usurpato fecetunt Idolum; quodque nobis temere persuasimus eo quod Christi Tempore legamus Hom nes Baptizatos fuisse, idem à nobis etiam requiri, cum tamen Baptilmus ille ad nostra Tempora nihilo magis pertineat, nec faniori à nobis lmitatione usurpetur, quan siquis Arcam Noa, Jugum Jeremia, aut Regis Joasi Sagettas, fine certo Dei Justu & mandato, imitari & redintegrane velit. Ita Somnierus, Tract: ede Bapt: Quanto; Baptismum Aque à Christo non fuiffe prascriptum, sed libere tantum ab Apostolis asfumptum. Ita Socinus arguit. Disp. de Bapt. cap. 16. Quinto; Baptimum Aque Ritum temporarium fuife, non perpetuum adeoque ad Posteros non pertinere Praceptum ablutionis externa, art Socious ( à Petro datum. Act. 2. 38. ) non erat perpetuum, sed ad Tempus datum. Sic Ille, Ib. cap 5. p. 53, &c. Sexto; Baptimum Aque non require ad Christianum Hominem, sive efficiendum, sive etiam declarandum. Soc. Ib. cap. 16. Arg 1. Imo neque requisi17-

a-

el-

n-

m

d

d

n-

4.

į.

14

.

).

0

S

tum fuisse in evo Apostolico: Paulo post enim affirmat, Tempore Pauli, quosdam esse non Baptizatos, & jamen vera Ecclesia membra fuisse. Ib. Arg. 3. Septimo; nos in, & per Baptijmum, Adoptivos Dei Filios non fieri. Imo Smalcius omnino negat Adoptionem nestrant. Homines, inquit, proprie loquendo, non lunt adoptivi Dei Filii, Exam: 157. Errorum. Frr. go. Cujus Affertionis rationem fic alibi reddere conatur - Fideles & in hoc feculo, ex Deo nati esse dicuntur; & olim Deo atque Christo similes futuri funt natura. Adoptivus autem proprie fic dictus,nec ex eo natus effe, à quo est adoptatus, nec similis Ipsi natura, dici potest. Ergo, non funt proprie adeptiani Dei Filii. Sic ille Resp: ad nova Monst: part: 2. cap: 20. p. 165. Quali adoptati ab Hominibus non fint natura similes Adoptantibus; aut quasi nos, proprie loquendo, vel nunc fimus, vel olim futuri simus essentia divina participes, atque hac ratione Deo Christoque unigenito Ipsius Filio, naturafimiles. Oftavo; Baptilmum Aque non effe neceffarium ad salutem. Soc: de Bapt: cap: 4. p. 45. &c: vnde illa Chaifti verba ad Nicodemum. Jo; 3. 5. non vult intelligi de Sacramento Baptismi, sed vel de ablutione à sordibus Reccatorum, vel de ipla Penitentia, per quam à Peccatis abluimur; vel ea refe ri vult ad Cognitionem Rerum divingrum; ut à Multis inquit, sit, & sicri debere videtur. nullo vero modo ad Baptilmum. Sic enim arguit Ex eo solo satis constat, bic de Aqua terrena Baptismo Sermonem non esse, grad alioqui. Neminem in Dei Regnum ingressurum effe sequeretur ; nisi eo Baptismo foret initiatue. At è contra, Veteres tam ex Graca, quam ex Latina Ecclesia, hac verba de Baptismo Aque communiter interpretantur, hujusque

que Sacramenti necessitatem inde concludunt; non quidem, quod absolute in Dei Potestate non sit, Aliquem fine Hoc falvare ( neque enim fuam ip. fius Milericordiam intra certos limites coercuit, quando libertatem nostram lege sua restrinxit ) sed quia hoc Sacramentum instituit ut medium quod. dam æternæ falutis comparandæ; five ut Januam quandam, per quam Hominibus Aditus patet in Regnum Dei; perque eam solam, si Dei Institutum spectemus, quod Ecclesiæ suæ dedit: sive per Regnum Dei intelligamus Ecclesiam in hisce Terris militan. tem, five illam in Cœlis triumphantem. Nono; Bap. tismum nihil aliud revera esse quam Christi nominis publicam & solennem quandam Professionem. Sic etenim Socinus, dum explicat illa Christi verba. Marc. 16. v. 15, 16. Dico, inquit, in verbis illis [& Bap. tizatus fuerit ] Baptismi nomine comprehendi, vel veram Pœnitentiam, vel Christi nominis publicam Professionem, vel utramque simul recte intelligi posse. Ib: cap. 3. Quibus hæc consona finnt. Cap. 5. ad finem - Cum is Baptismus nibil Aliud sit, quam publica & aperta Jesu Christi nominis Professio, sive ejus Professionis Symbolum. Catechismus Racoviensis pariter. Baptismus est Ritus exterior, quo Homines vel a Judaismo, vel è Gentilismo, ad Religionem Christianam accedentes, manifeste profitebantur, se Christum pro suo Domino amoscere. c. 4. p. 151. Decimo; Baptismum administrari posse in nomine alicujus, qui nec sit vere & natura Deus nec Persona. Nam apud eos Fisius Dei est nudus Homo; & Spiritus Sanctus non est Persona, sed Res, nempe virtus seu efficacia Dei Patris. At è contra, cum Baptismus administretur in falutem Baptizati, & Remissionem peccatorum, in Dei solius nomine administrandus est, qui solus Author

quoc rodo Stip 3. 2

thor

Per

in I

Bap lend nate

à le ut :

face es à not

dus

Ho fit ato De

no mo rec in no

> mi ri ne au

in

On

fit.

ip.

t,

ed

d-

in

m

m

npis

ic

a. p.

e-

oo:

n

thor est istius falutis, & Remissionis Peccatorum. Per hunc Baptismum item consecramur Deo, & in Illius Fidem atque Religionem initiamur. Est quoque Pars Cultus Deo debiti, fatente ipso Ostorodo inst: cap: 39. 6. 4. p. 354. Dicitur item Stipulatio bonæ Conscientiæ apud Deum. 1, Pet: 3. 21. Denique, solus Deus vim & efficaciam huic Baptismi Ritui conferre valet, sc: in peccatis tollendis, & Regeneratione efficienda; ut de Spiritu nalcatur Spiritualis qui prius fuit Caro de carne natus, uti legimus. Jo: 3.6. Unde est, quod Paulus ile, tanquam Rem foli Deo propriam removeat hoc, ut aliquis in fuiipsius nomen baptizetur. 1 Cor: 1. 13, 15. Quantum vero ad Spiritum Sanctum; modus loquendi neutiquam fert, ut in nomine Rerum illarum, quæ Personæ non sunt, quicquam dicamur facere Cum item à Christo dicitur, Baptizate es ovoua, in nomen Patris & Filii, & Spiritus Sancti, notatur Author, five Institutor, ad cujus mandatum Hoc fieri debet; præcipitur formula, ne Actio ista st muta; invocatur ille, cui hic effectus debetur; atque editur Confessio, qua persona Baptizata in Deum credere profitetur. Quæ omnia foli Personæ, non Rei competunt. Præterea, Baptismus est Cærimonia fœderalis, per quam Homo in Fœdus cum Deo recipitur; non autem Res nuda, sed persona sola, in cujus nomen Baptizamur, dici proprie potest, nos fecum in Fædus admittere. Denique, in Idiomata five Attributa Divina Baptismum administrari, nimis absurdum est. Quis enim diceret, Homines Baptizandos esse in nomen Justitiæ, Sapientiæ, aut Bonitatis & Misericordiæ Divinæ? Idcirco, nec in Spiritum Sanctum oportuit Baptizare, si modo nuda Dei virtus esset, sive Potentia. Itaque cum Ecclefia

mini

àDe

Bapt

Alig

mode fti n

nomi

quin

rum allig

curiq

tione

Itaqi publi

0 1

ifte i

tur,

ut pe

que

MUM1

com

bus 1

dem.

Chri

que l' indu

per !

dami

bræc

tem

nem

Ecclesia Catholica statuamus, Spiritum Sanctum, in Cujus nomen baptizamur, esse personam; sicut in Confesso est apud Omnes, ipsosque etiam Socinianos, Deum Patrem & Filium, elle personas. Una decimo; negant efficaciam Baptismi; & speciatim, istinimodi effectus ei derogant, quos Catholica Christi Ecclesia Baptismo, rite administrato atque fuscepto, semper attribuit, viz: Regenerationem, Remissionem peccatorum, salutem æternam, & jus ad omnia Christianismi privilegia. Fabula funt, inquit Smalcius , aliquam internam efficaciam effe in Baptismo. cont: Frantz: disp: 9. p. 289. Et Piseci. us afferit -Baptismum non esse undam salutis, non Canalem Gratie, non merita Christi in nos derivare; sed Ritum & Ceremoniam effe, per quam Judai & Gentes se Religione devinciebant, esse Dogma veritati Divina consonum. Sic ille, Refp. ad 8. Rat. Cam. pag. vs. Smalcius item cont. Frantzium, de Bapt. p. 311. hæc affirmat - Aquam Baptismi effe Organum seu Instrumentum Spiritus Sancti, quo in ipfo Actu Baptifmi Regenerationem operatur, non tantum fasfum, sed aliquid Idololatricum, omnino cenfendum effe. Idemque alibi, paucis verbis, at rotunde afferit. Per Baptifmum Aqua Homines non regenerari; fc. Err. 139. & Catech: Rac: Falluntur vehementer, qui putant se Riin Baptismi regenerari. p. 142. Contra esficaciam Baptilmi ad remissionem peccatorum disserit etiam Socinus. Disp: de Bapt: cap. 7. p. 80. Moscorovius item, de Baptismo. Idemque Socinus negat Baptismum'elle medium ordinarium adfeifcendi nos in Socia etatem Ecclesiæ, quod est Corpus Christi mysticum, vel induendi Christum, vel ad delenda peccata necessario requisitum, sed hoc respectutantum quia cum illo conjungitur publica Christi nominis

ıt

į-

7-

1,

ď

e

1,

18

1-

M

i-

.

d

s

.

C

1

l

00 . 1

minis professio, quæ sola sufficit ad hæc Beneficia aDeo contequenda. Sic enim Ille-Non nego quin in Baptismo Aqua, post Christi Resurrectionem instituto, Aliquid sit quod ad Peccatorum remissionem aliquo modo pertineat. Est enim in Ipfo, (cum in Jefu Chrihi nomine ministretur ) publica & aperta Jesu Christi nominis Professio, que nullo pacto omitti debet; Alioouin à Peccatorum reatu liberatio non continget. Verum professio ista externa isti Ablutioni non est adeo alligata, ut etiam alio modo fieri non queat; quemcunque sc: vel Ecclesia pro Temporum & locorum ratione elegerit, vel Res ipsa per se necessario tulerit. liaque si conting at , Aliquem , citra illam ablutionem, publice & aperte Christi Josu Nomen professum fuisse, o pro eo, qui Ipfi nomen dederit, passim habitum fuife, quacunque tandem ratione id fieri contigerit, ifte omne id habebit, quod in Aqua Baptismo continetur, ad Peccatorum deletionem pertinens nec ullo modo, ut peccata sibi remittantur, aqua praterea ablui necesse habebit. 1b: cap: 7.p. 80 &c. Idem cap. 8. dicit, non per Aqua sed per Spiritus Sancti Baptismum, Christianos in unum Corpus coalescere. Quasi Christi Baptismus non comprehendat in fe Aquam simul & spiritum, sine quibus una conjunctis confiftere nequit, aut compleri. I dem, cap: 18. Falfum est inquit, per Agua Baptismum Christum indui. Et postea - Non concedendum est , Aque Baptismum esse ordinariam quandam viam Christum induendi cum nihil per eum Baptismum vel a Deo Hominibus conferatur, vel quavis ratione ipsis accedat, nisi quod per plum Christo publice nomen dant, & ejus familia quodammodo adscribuntur. Cum vero Apostolus, ad Hebræos, scribensnos ad Christum accedere vnlt (Sacerdotem illum magnum super Domum Dei qui per sanguinem suum nobis Aditum patesecit in Sanctum Sanetcrum)

ctorum) cum vero Corde & certa persuasione Fidei. c. 10.22. Ad hoc requirens non folum, ut afperfi cordibus purgati simus à Conscientia mala, sed & corpore abluti simus Aqua munda, ut hoc pacto teneamus confessionem Spei minime vacillantem. v. 23. que verba Antiqui uno confensu, ut & Recenti. orum doctissimi, de Baptismo interpretantur, in quo Confessio ista publice edi solita est; Moscoro. vius confensum hunc Interpretum, veterum præsertim, scommate excipere a quum putat ---- Prode. ant Patres, ait, qui per Aquam mundam (Heb: 10. 22.) Aguam Baptismalem intelligunt , & si Rationi. bus evidentibus instructi sucrint, manus dabimus: lin minus, Idem, quod primi Patres sensere, faciendum pu tabimus, nibil effe fine Testimonio Divino, aut evidente Ratione admittendum. Sic ille, De Bapt: cont: Smigl: cap. 5. p. 103. Quali hoc Divinum Apoltoli Testimonium non sponte ducat nos in hunc sensum, nili literam line caula, & contra loci Circumstan. tias, transferre lubeat in Allegoriam; quasi Patres hunc fenfum à primis Fidei Christianæ Magistris non acceperint; quali hic fenfus non optime congruat cum aliis S. Scripturæ locis; aut quasi evidens aliqua Ratio, vel adducta fuerit à Moscorovio vel adduci possit, que sensum adversum aut alienum admittere cogat. Prodeat ergo, si possit, vel Alius quisquam alieni seusus Inventor, istumque Ratione evidenti, aut etiam Divino Testimonio confirmet, manusque dabimus. Duodecimo; Pædobaptismum vel acriter oppuguant, vel saltem neglectui habent, ut Ritum in fe nullius, aut exigui admodum momenti, & qui omitti potius deberet, quam administrari. Oppugnatur a erveto, Czechovicio, Smalcio, ministris Transylvanis, & à Moscorovio in Catech

tec

11148

ut I

cere

rum

Terv

teru

con

Infa

rege

dim

140

Re

**fuos** 

omr

debe

aggi

tes n

vici

ro li

VOC:

dina

fent a

Bap

ab ij

Ch.

funt

re,

cum

ülur

miff

nifi :

que

ei.

ilr:

&

te-

V.

Iti-

in

10.

er-

de-

10.

ni.

in

Du

vi-

nt:

oli

m,

in-

es

on

iat

li.

rel

d-

us

ne

t,

m

ıt,

0.

11-

1

2.

tech. Rac. ubi hæc habet - Infantes ad Ritum Baptifmi nullo modo pertinent. Nam nec in Scripturis ullum mandatum aut exemplum ea de Re habemus, neque ipfi, ut Res ipfa indicat, Christum pro suo Servatore agnosure per atatem possunt. pag. 151. neque hoc fane mirum est, cum alibi , neque voluntatem Dei de nobis servandis, neque Christi Redemptionem in Divinis Literis contestatam, ad Infantes pertinere velit. De Bapt: cont. Smigl. cap. 7. p. 119. Smalcius autem negat, Infantes vel Sanctitatis capaces ese, vel per Baptismum regenerari. Imo, hanc Affertionem Idolulatricum quiddim Sapere dicit. Exam. 157. errorum. Err. 111, 140. Socious demum, licet paulo moderatior in hac Re videatur, ut unicuique liberum esse velit, Infantes hos Baptizare, ob dissidia vitanda, & ne plerique omnes (qui adhuc Baptismum aquæ à nemine negligi debere sentiunt) ad Ecclesiam (Sectæ suæ intelligit) aggregari recusarent: Alibi tamen affirmat, Infantes non effe Partem Ecclesia. Ad notas Mart. Czechovicii, in lib. de Bapt. Except. 102. Idemque in alteto libro, sc. Quod Reg. Pol. Homines &c. errorem vocat, putare Infantium Baptismum esse Divinam Ordinationem; aut certe Rem Divina Ordinationi con-Intaneam. Cap. 4. Err. 6. At è contra, mos Infantes Baptizandi adeo universim, atque adeo antiquitus, ab iplis usque Apostolorum Temporibus, in Ecclesia Ch. isti prævaluit, ut ne Pelagiani quidem, qui negafunt originale aliquod peccatum Infantibus adhærete, ullatenus aufi fuerint huic mori obniti, sed una cum cateris, Padobaptismum & approbarunt, & ulurparunt; idque juxta formulam Ecclesiæ, in remissionem peccatorum. Quod nunquam fecissent, aili illum in Scriptura fundatum judicassent, fideique Christianæ apprime consonum; quam tamen in aliis M

po

de

cu

DIS

ġЦ

Co

IN QU

id

Sai

Ch

Tes

infi

sac Sac

ten

oti S.S

Do

fed

Ev

in

han

aliis quibusdam lacessere haud verebantur. Decimo. tertio; Idem Socinus negat, vel remissionem peccatorum obsignari nobis in Baptismo, vel Fidem con. firmari, vel Spiritus Sancti Gratiam omnibus illum rite suscipientibus conferri. Lic enim ille, lib. Quod Regn: Polon: &c. Alius est error Evangelico. rum, cum affirmant Baptismo Divinitus obsignari Pec. catorum remissionem; Id quod Cana Dominica quoque tribuunt; & quemadmodum per Domini Canam, sic per Baptismum Adultorum, qui Baptizantur, Fidem confirmari credunt; cum tamen per Baptismum non obsignetur quidem, Jed tantum adumbretur Peccatorum remissio. Cap. 4. Err. 6. & paulo post -- Dari bo. die Spiritum Sanctum omnibus, qui Baptismum quan. tumvis rite suscipiunt, nemo temere affirmare ausus fuerit qui &c. Hoc modo Socinus, illiusque Socii ac Discipuli vilipendunt at que depravant Baptismum, licet ab ipfo Christo primitus institutum, & ab ipsius Apostolis constanter usurpatum, ut Ritum solennem quo Deo consecramur, in Ecclesiam Christi admittimur, & ad falutem æternam comparandam habiles reddimur. Unde Ecclesia Catholica jam olim nos justit credere unum Baptismum in Remissionem peccatorum. Atque insuper asseruit, hoc Sacramentum esse medium à Deo institutum, quo omibus Christianismi Privilegiis initiamur; utpote per quod regeneramur, in Filios adoptamur, membra Christi, Cœlique Hæredes essicimur.

6. 76. Quod vei o ad alterum Sacramentum, viz. Eucharistiam sive Cœnam Dominicam attinet, hæc do cesti, Primo, Smalcius hoc modoexopnit verba Chastii quando illud primo instituit, sc. Hoc est Corpus meum. Id est, inquit ille, hæc Actio frangendi & comededdi Panem, est Commemoratio Christi Corporis

no.

ca-

on-

ım

ib.

co-

ec.

ane.

fic

em

2071

Km.

00-

m.

Fu-

ac li.

US

nsti

m

m

m a-

i-

T

ra

1-

S

poris pro nobis fracti; ficut Vinum quoque dicitur Sanguis Christi, id est, Repræsentatio esfusionis Sanminis paulo post futuræ. Secundo; illa Pauli verba, Panis est Communio Corporis Christi, & Calix est Communio fanguinis Christi; sc. 1 Cor. 10, 16. idem Smalcius interpretatur, non de reali aliqua Parucipatione, sed de professione sola Communionis cum Christo, in participatione Co. poris & Sanguiais ipfius, hoc est, corum omnium, quorum confequendorum caufa Christus mortuus est. Disp. r 1. de Cena. Catechismus item Racoviensis ad eundem modum hæc Apostoli verba accipienda esse vult. Quodifc. ii omnes, qui Calicem hunc benedicunt, id est, eo usi, sancte nomen Domini celebrant; similiter, qui Panem communiter frangunt; aperte testatum faciunt, quod participes sint Corporis & Sanguinis Domini, id est, omnium Bonorum, quæ Christus nobis per mortem suam peperit. p. 149. Tertio: Negant Eucharistiam Sacramenti nomine infigniendam esse, aut Aliquid in nobis essicere. Sic enim Smalcius Disput. 12. de Coena. Thesi 106. vox sacramenti in hac fignificatione, barbara, vel faltem 8. literis incognita est; ab Hominibus vero otiofis, qui hujusmodi Cæremoniis nescio quid, præter S.Scripturam, superstitiosum, aut etiam Idololatri cum ex parte, tribuere non funt veriti, ad tegendum Dolum est ulurpata --- Nobis in Cana Nibil conferri, sed nos esse qui per eam Gratias Deo agimus, ipsissima est Evangelii & purissima veritas. Item .- Dum Christum in ed Actione Corpus suum & Sanguinem nobiscum communicare dicitur nonme occasio esset Doctrinans hanc, ut anilem, absurdam, & perniciosam exagitandi; o dicendi, ipsos etiam pueros jam intelligere, quantopere delirent, & tantum non insaniant, qui in manducatione

An

Fin

cep

tan

tic

nio

fat

pro

rat

in

fee

op

na

ift

de

fir

n

0

pos

14

cu

pr

ni

tu

U

fu

8

ducatione panis, & bibitione vini quarunt Christi Cor. pus & Sanguinem? Similiter Catechilmus Racov:.. Sunt, qui in Cana Domini, se autumant Corporis & Sanguinis Domini vere participes existere; Spiritua. liter camen, Que opinio cum cateris, est fallax & erronea. p. 146. Quarto; Negant hoc sacramentum ad no. ft am aliquam utilitatem in salutis negotio pertinere, aut Beneficium aliquod nobis in eo exhiberi. Sic crim Socinus, lib: Quod Regn: Pol: &c: -Hand animadvertunt, non ut Aliquid nobis divinitin detur , sed ut nos testificemur Illa , que nobis jam data effe agnoscimus, & sentimus; non proprie ad nostran aliquam singularem utilitatem in ipso aterne Salutio negotio, sed ad Christi & Dei Gloriam, Jumma arque ineffabili ejus in nos Bonitate & Charitate practicanda & celebranda, illustrandam atque amplificandam, facram ceremoniam istam omnino pertinere. Cap: 4. Err: 5. Moscorovius item - Panis Eucharisticus usu tantum ab alio pane secretus est; & ejus usus nihil Aliud est, quam ejus Beneficii Christi, quod carnem suam dederit pro Mundi vita Annuncia. to; & eidem pro eodem Beneficio, ac Deo Patri Iphus Gratiarum Acho. Sic ille, De Bapt: cont: Smigl. cap: 5. p. 98. Smalcius pariter, D fp: 11. de Cœna. Idem hoc Argumento probare contendit, Quia pofito eo, quod Finis Cone fit Cratiarum Actio, Alii Fines necessario tollantur -- Quemadmodum enim Judai, inquit, cum Agnum Paschalem comederent, non Beneficium aliquod recens accipiebant, sed pro olim accepto Gratias agebant, & illud commemorabant; fic & Christiani, qui mortem Christi commemorant, & pro ea Gratius agunt, non prasens Benesicium requirunt, sed antiquum memoria repetentes, Illud landibus extolunt, & religiofo, gratiffimoque Animo

5

4-

a.

0i-

i.

uis

2

0-

ie

1-

e

1\_

ę.

5

,

-

.

3

1

Animo revolvunt. etiam Catech. Racov. - Cum is Finis Cana Domini usurpanda sit, ut pro Beneficiis acceptis Christo Gratius ag amus, apparet non co institutam effe, ut aliquid illic sumanus. p. 154. & postea - Pugnant inter Je, reipsa Christi Corporis esse Participem, & illius spiritualiter effe Participem. & Opinionem istam nullo modo certam esse ipsi produnt, cum fatentur modum hunc sumendi Corporis Christi, effe prorsus inexplicabilem; aut qui id fiat, se plane ig aorare. p. 148. Quali multa non occurrant, non solum in Fidei mysteriis, quorum Ratio inexplicabilis sit; sed & in Rebus naturæ, quorum de causis, modoque operandi non tantum incerti simus, sed & plane Ig-Verumtamen, fatis nobis constat, tum de istis Fidei Mysteriis, ex Divina Authoritate; tum de effectibus iftis naturalibus, ex sensuum nostrorum Testimonio, eoque frequentibus expe imentis confirmato. Quinto; negant Fidem confirmari & augeri in ulu hujes Sacramenti. Ita enim Socinus Quomodo Christi pro se mortui celebrare memoriam quis poterit, nifi jam sentiat & gustet fructum ipsius Chrifi mortis? Hunc vero sensum & Gustum babere qua Ratione is poterit, qui firma Fide in ipsum Christum jam non sit praditus? Sic ille. lib. Quod Regn. Pol. cap. 4. Err. 5. ubi & hæc habet -- Firma jam Fide eum praditum esse oportet, & Christi pro nobis mortui probe meminisse, qui ad Panem illum comedendum & Calicem illum bibendum digne accedere velit. Eft enim facra bac Caremonia in eum Finem à Christo instituta, ut solennis Commemoratio ipsius fiat, quatenus viz. Corpus suum pro nobis tradidit, & Sangu nem fudit. Smalcius magistro suo suffragatur - Quomodotandem verum erit, inquit, Fidem confirmari & augeri per usum Cænæ Domini, cum fieri possit, ut al.y s

vob

Tel

fun

Luc

tut

tot

tio

fan

me

mo

ut

fléc

fiet

po

No

tu

m

ad

tu

le

ne

Ď

an

fe fe

st in Fide confirmatissimus, antequam ad Conam Domini accedat; ut de Apostolis, & aliis errum fimilibus, qui fc. Spiritu Sancto praditi fuerant, & fum , dico potest ac debet? Celebratio antem. Cona Dominica ad omnes in universum spectar. Adde, ingtitt, quod emnia, que nos in Fide confirmate debent, extra Nos posita effe oporteat, nec ullum opus nostrum delur, quo Fidem nostram confirmemus; sed quicquid facomas Fidei nostra Testificatio eft. Sicille, Di p. 12. De Cona. Thef. 78. Quali Fides Christianorum in hac vita adeo firma & conftans fit, ut nulli vacillationi, etiam inter validiffimas Tentationes, obnoxia non fit; quali ad eum ufque Gradum excrefcat, ut auctior reddi non possit; aut quasi Paulus alique Apostoli, in fuis Epistolls, non orent finul pro Fidelibus, eofque ferio hortentur, ut in Fide, emnique Gratia indies crescant; & solicite moneant, ne vel Apostasiam ab illa faciant, vel in illa tepescant, aut deficiant. Sexto; Negant Hoc Sacramentum a Christo institutum fuisse ad solennem Recordationem moreis ipfius, fed ad folennem Celebrationem illius Beneficii, cujus antea meminimus, & quod in animo fixum habemus. Hoc inquit Socious in verbis paulo supra citatis; & à Smalcio asseritur, Disp. 12. de Cœna. Catechismus quoque Racov. negat Cœnam Domini ea de causa instituțam suisse, ut mortem Domini Participantibus in mentem revocet. Et Rationem hanc addit - Quod eum, qui vult Cana Domini participare, ita prorsus animatum esse oporteat, ut ex illius animo nunquam mortis Domini excidat memoria. p. 145. At certe Christus satis diferte affirmat, in hujus Sacramenti Institutione, se illud instituisse in snæ mortis, & esfusi Sanguinis Commemorationem -- Hoc sft Corpus meum, ait quod pro vobis

dui

po-

ad

od

Tos

2

De ac

on

u-

ié.

vobis datur - Hic calix est novum illud Fædus, sive Testamentum, in Sanguine meo, qui pro Vobis effunditur -- Hoc facite in meam Commemo ationem. Luc. 22. 19, 20. Apostolus item, ubi de hac Institutione differit - Hoc est corpus meum, quod pro robis frangitur. Hoc facite in meam Commemo:ationem - Hic Calix est Novum Testamentum in fanguine meo. Hoc facite quotiescunque biberitis, in meam Commemorationem. 1 Cor. 11.24,25. Et quomodo, quaso, hac Duo inter se ita connexa non fint, ut alterius fine altero meminisse nequeamus; cum flèque mortis Christi, fine isto Beueficio; neque Benehcii istius, fine Christi morte, Recordatio fieri possit à Fidelibus? Ce te par est ratio utriusque. Neque magis opus erat, ut ad hujus, quam illius memoriam in perpetuum celebrandum, Sacramentum institueretur; cum utrumque aque aptum sit è memoria Hominum excidere, ac proinde eodem adjumento indigeat, ut illud in memoriam redigatur, vel in ea conservetur. Septimo ; Negant fideles per legitimum usum hujus Sacramenti, remissionem suorum peccatorum consequi, & Promissorum Divinorum oblignationem. Sic enim Socinus, loco antedicto - Credere se Cana digne colenda suorum Peccatorum remissionem consequi, hand valde aiversum ift ab eo, quod Papista sentiunt, qui illam propterea in Sacrificium pro vivis & mortuis transformarunt, & Idolum ex ea quoddam fecerunt. Et Smalcius -- Hos errores graves, inquit, Tempus effet agnoscere; & nec seipsum, nec Populum Christi misere seducere; & efficere, ut confisus his commentitiis Consolationibus, nihil minus cogitet, quam ut Deo obediat. Quis enim de Sua Carne cum omnibus concupiscentiis crucifigenda cogitet, si usus Panis & Vini, qui quotidie obvius est, M 4 poffit

riam

agen

hibe in fa

hoc Fide

vati

bed

cata

affi

cra xo,

fis cib

du

gu

01

C

in

70

op

07

1

posit remissionem Peccatorum, & obsignationem Divi. norum Promissorum, imo Stipulationem bona Conscientia, & Reconciliationis cum Deo facta, confequi? Sic ille, Difp. 11 de Cona. Pariter, Catech. Rac. - Aligni ex usu Cana Domini, se consegui remissionem Peccatorum, & firmare Fidem fperant - at qui vult digne illius Participem effe, erm de remissione Peccatorum ex parte Dei, certum & confirmatum effe oportet. p. 145. Quali Panis & Vinum in Cona Dominica, non alios effectus in nobis fortiantur, quam quos cibus communis in corporibus roffris producit, cum Aposto. lus nos moneat discernere Corpus Domini in hoc Sacramento, ne indigne communicando, Judicium ipsis accersamus. 1 Cor. 11.20. & Dominus ipse, cum Panem Eucharisticum Discipulis traderet, vocaverit Corpus fuum. quod pro ipfis datum est; & vinum pariter, languinem Novi Testamenti, qui pro iphis effulus est, & pro multis, in remissionem peccatorum. Matt. 26. 28. Luc: 22. 29. Quali modo dicus Apostolus non affirmet, panem simul, & vinum, in hoc facramento, esse Communionem, id est, medium communicandi Corpus & Sanguinem Christi. 1, Cor. 10. 16, 17. Quasi mors Christi, cum Beneficiis exinde pendentibus, non vivide reprasententur in ilo, nec reprasententur solum, sed & per Fidem applicentur cunctis digne sumentibus; unde sacrificium frequenter appellatur à Veteribus, & mensa Dominica nomine Altaris infignitur, Apollolo praeunte. Heb: 13. 10. & 1, Cor: 5. 7. Quali hoc facramentum adeo non sit Obstaculo crucifigerda caini, cum suis concupiscentiis, ut ad illud efficiendum sese habeat, instar medii aptissimi atque potentissimi; tum quia Ghristi Crucifixio in & per illud efficacissime menti repræsentatur, & in memoriam

ic

Mi

ne

x

5.

ÓS

11-

0.

ic

m

,

į.

p.

us

in

m

r.

X-

0, |i-

m

0-

ę.

æ

riam reducitur ( quæ ad mortificationis opns peragendum, & validissime obligat, & exemplar exhibet perquam illustre ) tum quia sædus illud, quod in fanguine fuo inter crucifigendum fancivit, & in hoc facramento folenni more commemoratur, à Fidelibus illuc accedentibus folenniter quoque renovatur; quod non parum facit ad Evangelicam Obedientiam Deo præstandam. Quasi demum, peccata quotidie commilla, quotidiana Remissione non indigeant; aut fides nostra de remissione peccatorum affidue commissorum, non validius consumetur sacramenti hujus figillo Diplomati Evangelico annexo, quam Indulgentia ista generali, quæ in promiflis Evangelicis Cunctis offertur. Octavo; Affirmant cibum & potum in hoc facramento, esse nudum duntaxat panem & Vinum; Corpus autem & Sanguinem Christi, negant manducari & bibi in Cœna. Sic Ostorodus Inst: c. 38. p. 332. Socinus item, Opinionem Illorum, qui dicunt verum & essentiale Chtisti Corpus, in Cœna sumi, comedique spiritualiter, rifu excipiendum ese autumat .-- Hac, inquit, inter se pugnant, revera veram Christi carnem sumere, & eam spiritualiter sumere. Et postea---Hanc opinionem, ait, cum alii Evangelici, tum Pontificii omnes, cum Risu excipiunt Quod & ipse probat. & Argumentis firmare nititur. Lib: Quod Regn: &c. At è contra, licet præsentiam Christi corporalem non afferamus in Cona, neque modum iftius prælentiæ definire audeamus, affirmamus tamen, eam esse realem, & Christum Spiritualiter à fidelibus participari. Quod enim realiter non adest, realiter accipi non potest. Neque Corpus & Sanguis Chrifti, quorum participes reddimur in hoc Sacramento, unquam habebantur in Ecclesia Catholica, pro craffo

C

hi

IIC

D

ti

all

ke

bia

[e

eti

tot

mi

H

ch

CI

gu

32

ta

T

an

ve

qu

crasso & corruptibili Corporis nostri Alimento, sed pro Animæ folius Pabulo; adeoque non nisi spiritualiter accipi possunt. Nono; Sessionem solam probant ad mensam Domini in acceptione hujus sacrà. menti, Geniculationem autem omnino damnant. Sie enim Ostorodus -- Quod Aliqui Symbola geniculando Jumunt, habemus nos pro Superstitione, que hand procul absit ab idolomania pontificia; merito à veris Chri. stianis vitari debeat. Inft. cap. 38. p. 344. At & contra, si aut veteris Ecclesiæ Praxis, aut ipsa hujus Sacramenti Dignitas, cum ratione sumendi, à nohis æstimanda sit, sessio ista ad mensam Domini omnino rejicienda est; cum neque consona sit isti praxi, que cum Adoratione semper conjuncta est, eddem ic. qua in publicis precibus usi funt; neque natura atque Dignitati ipfius sacramenti, in quo, ficut Symbola prece folenni benedicebantur, univerio l'opulo acclamante, Amen; ita & cum prece Communicantibus distribuebantur, unoquoque lpsorum pariter dicente, Amen. Hoc innuitur ab Apostolo, cum de hoc more lequitur 1 Cor. 14. 16. Evidentius autem apparet ex antiquis liturgiis tum Græcis, tum Latinis; flechon è Justino M. in Apol: 2. juxta finem; & ex Hieronymo, Comm. 2. in Gal: Atque adeo universim invaluit olim in Ecclesia, ut Augustinus palam testetur -- Nemo Panem istum manducat, nisi prius adoraverit sc. Comm. in Psal. o8. Neque fellio hac ullo modo probatur ab Ecclesia Christi hodierna, sive orientem, sive Occidentem spectemus. Imo passim ablegatur ab istis Ecclesiis, quæ Protestantium, seu Reformatorum nomine vulgo infigniuntur; & speciation, à Polon cis, tum Bohemicæ, tum Augustanæ, tum Helveticæ Confessionis que non semel in Synodum una congregatæ, hunc **fellionis** 

lessionis Gestum junctis suffragiis damnarunt, ut inhonestum, & scandalosum, & insidelibus Arianis proprium, qui & Dominum, qui nos redemit, abnegarunt, & se cuni illo pari solio collocarunt. vid. Harmon. confess.

ri-

0-

a-

do

0-

ė.

u-

à

H

t,

ie o,

1-

ce

p-

1:

ń

6. 77. Quod ad flatum Anime feparate; dicunt. cam non amplius vivere fed omni fensh carere; nulla volutrate fivi, aut dolore totqueri nullam omtino Actionem exercere, aut exercere posse; Deum non videre, fed una cum Corpore dormire ufque ad Diem Refurrectionis, quando simul cum eo refutcitabitur. Et, ut hanc Pfychopannychiam validius aftruant, negant animam humanam effe ex natura fua immortalem. Sie enim Socious Epist. 5. ad Joan: Volkelium - Tamum id mihi videtur ftatui poße, post hanc vitam Hominis animam, five animum, non ita per se sabsiftere, ut ulla Pramia, Pænasve sentiat, vel ciam ista fentrendi fit capax - In iplo primo Homine. totius Immortalitatis rationem uni Gratia Dei tribuo: me in ipja Creatione quidquam immortalis vite in Homine agnosco. Que ejus verba etiam de anima primi Hominis intelligi vult, cujus immortalitatem Puccius afferuerat. Idem paulo post disserens de istis Christi verbis, quibus Sadducæos confundebat, Argumento ducto à verbis Dei ad Mosen. Matt. 22.31, 32. cum Exod. 3. 6. hæc habet -- Vivere adhuc apud Deum is dici & potest & debet , qui aliquando in vitam, camque immortalem, ab ipso omnino revocabitur. Tom. 1. p. 145. Huc etiam spectant, que ad Andream Dudithium scribit --- Nec de Immortalitate anime, neque de altera aliqua vita, ullam in universis veteris Fæderis literis mentionem claram atque apertam unquam fieri credo. Agnosco tamen, multa ibi reperiri loca. que mystice de alia quadam vita futura loquantur. eamue

Fud

in F

per

fun per/

Ad

ex

crea

Re

der

fed

ciu

nob

De

elle

fur

por

caj

Con

fc.

Ca (1

Co

os fer

tal

lei

nu

cu los

eamve innuant. Inter que & ille est à Domino Jesu explicatus, Ego Dens Abrahami & Dem Isaaci &c. Sic ille, Epist. 3. ad Dudith. p. 507. Col. 2. Tom. 1. Unde Frantz. pon immerito illum sie redarguit Non me latet, Te etiam negare immortalitatem Ani. marum, nisi Christianorum in Resurrectione. Et vide. bimus infra Te confugere ad impium Dogma Fpi. cureorum, ut eorum Patrocinio Te tegas. Puccii Def. ad Resp: Socini, Præfat: p. 264. col. 2. in fine. Tom. 2. Catech. Rac. in eandem sententiam ---Homo natura nibil habet commune cum Immortalita. te. pag. 15. Smalcius quidem contra Frantzium, videri vult, contra morem tane fuum, paulo mode. stior in hoc Dogmate asserendo; dum se credere dicit, Animas vel Spiritus Hominum post mortem redire ad Deum, & ita suo modo effe superstites. Disp. de extr. Judic. Sect: 4. Interea tamen, ad ifta loca qua ad immortalitatem animarum afferendam affert Frantzius Responsa qualiacunque potest, reddit; istaque loca invalida elle affirmat ad probandum illud, cujus gratia afferuntur. Idem 1b. Sect. 3. a. pertius sensum suum de hac Re profert, cum ait -An Spiritus ille, qui ad Deum redit, & à Corpore separatus est, sensu aliquo praditus sit, & an voluptate aliqua fruatur ante Adventum Christi, & ante conjun-Etionem istam novam sui cum Corpore glorificato, quod Deus olim daturus est credentibus, valde dubitamus; imo aliter se habere credimus. Nempe quemadmodum Corpus sine Spiritu, Cadaver est; ita vicissim, Spiritus sine Corpore. nullas actiones exercere potest. Idem, Exam. 100. Err. Anima Sanctorum, post mortem, nihilsentiunt, nec aliqua Re perfruuntur, cum fine Corpore nullas operationes exercere possint. Err. 81. & in Exam. 157. Err. Anima Sanctorum, ante Diem Fudicii

Telu

Sc.

. 1.

Ini.

de-

pi-

Cii

nę.

ta.

vi-

dedi-

ire de

uæ

ert

t; il-

a-

Se-

ne.

od

#; m

ł.

7-

m 1.

m

fudicii, Deu non vident. Err. 98. Denique, Idethin Resp. ad nova monstra. part. 1. c. 3. pag. 36. apertissime loquitur, sic inquiens — Sanctos [sc. defunctos] nunc extare, nullo modo probari posse nobis persuasissimum est. Imo, eos omnes, in Christi demum Adventu, novam existentiam consecuturos, certum est ex eo, quod tunc demum ex mortuis resuscitandi esse creduntur.

3.78. 16. De Refurrectione, & statu feculi post Refurrectionem futuri, hæc opinantur. Primo, eadem numero Corpora Hominum non refurrectura, led alia spiritualia illis à Deo danda fore. Ita Smalcius in Exam. 100. Err. - Corpora hac, que nunc circumferimus, resurrectura non credimus, sed alia nobis danda esse, ex Deo, vel ex Culo, ab Apostolo edocti statuimus. Err. 80. 88. Atque corpora hæc à Deo nobis tunc danda, adeo pura & spiritualia elle putat, ut affirmare non vereatur - Poft Resurrectionem nos futuros Deo similes, etiam quoad Corpora. Exam: 157. Err: Err: 103. Oftorodus item. Inft. cap. 41. p. 380. hæc habet -- Paulus, ait, de credentium Corporibus differens, quod post Resurrectionem non sint futura Terrena, sed Spiritualia & cœlestia, postyuam sc. a Mortuis resurrexerint; & expresse concludit, quod Caro & Sanguis Regnum Dei hareditare non possint, (Sc. 1, Cor 15. 5.) nomine Carnis & Sanguinis, Corpora carnalia intelligit. Secundo; Affirmant Impi-0s, cum Diabolis, in ate num non victuros in Inferno, atque illic variis Cruciatibus, pro diversitate Meritorum, obnoxios futuros, fed potius delendos penitus, & annihilandos esfe. Sic acta Manuscripta Colloquii Racoviensis, in quibus hæc occurrent -- Animadvertendum est, Christum & Apostolos quodammodo coactos fuisse, Hominum Opinionibus,

que tune plerumque vigebant, se accommodare; quen. admodum satis aperte docet parabola Divitis & La. zari. Nam Aliquem in Inferno fuisse, & ibi torqueri, aut in sinu Abraha decumbere, sunt plane fictitia, o Similia Illis, que Poete de Ixione, Sisypho, Tantaloscri. bunt. Hac etiam Prudentia hodie apud vulgus Chri-Stiangrum, in bac materia, utendum est Ilis, qui Gle. ria Dei consultum cupiunt. Hæc Illi, plus satis impie. Quali Christus, & Illius Apostoli, Doctrinam fuam accommodaverint falsis & sictitis Hominum Opinionibus, & pro veritate Evangelii nobis tradiderint Gentilium Poetarum Fabulas. equidem. Christus in ista Parabola, Anime Tormenta in Inferno describit, Similitudinibus à Corporis suppli. çio desumptis;sicut & alibi, cœlestia gaudia depingit, sub Imagine Cone noptialis; neque enim aliter à nobis concipi potuerumt, qui omnem fere notitiam nostram per Sensuum Januas intromittimus, & Res Spirituales non nisi Phantasmatibus corporeis velatas contemplamur. At figuis hinc inferat, Res ita representatas esse omnino fictitias atque fabu-Iosas falsisque vulgi Opinionibus accommodatas; fymmamque prudentiam esse putet, imperitæ plebi imponere, dum eam in Erroribus istis confirmat, quos ex officio detegere tenetur, certe, nec Fidem in Deum tuetur, nec Charitatem erga Homines. Smalcius tamen idem Dogma tuetur, Disp. de Baptis. ubi hæc habet - Solos pios in aternum victuros, nonne petitum est è penetralibus S. Literarum qua soles vita promissione solantur Fideles? Jam, siquis hinc colligat, Impios in aternum non victuros, id non nostra Sementia, sed S. Literis potius adscribendum est. Cum porro, de Interitu vel Indicio Damonum legitur, nonne delendos eos esse, hine jure colligi potest? 7 am

tura tura test Hor care ta,

Fam

quia

hab geni Ana nio quir colle nam

femi dice & ( vel tis, in fe

mit

adhi Moi (loc

rior fuis qui grav 1

Jam, quomodo hoc futurum sit, in co, vnicuique, nostro quidem Judicio, licet Sensu suo abundare. Idque idem tiam de Cruciatibus Demonum & Impiorum est statuendum. Idem quoque Ib. S. Ct. 5 ad omnia S. Scripture loca, que in contrarium adduci folent, ut potelt, respondet. Ita sc. Sociniani Vitia tollunt, & Homines à peccando absterrent, dum supplicia peccatoribus impænitentibus post hanc vitam intentata, è medio toilunt. Ita Gloriæ Dei consultum cupiunt, dum S. Scripturas dedecorant, & ludibrio habent Ita Fidem antiquam restituunt, dum Origenis placita è Platonicis hausta, atque olim cum Anathematismis damnata à Theophilo & Epiphanio in fynodis Episcoporum, & postea in Concilio quinto Oecumenico, è sepulchro ernunt & in luce collocant. Nemo quidem nescit, vitam sempiternam in S. Literis Piis duntaxat, Fidelibusque promitti atque destinari. At quis nescit, hanc vitam sempiternam esse simul vitam beatam, que sola vita dicenda est, coque nomine digna; cum Dolores, & Cruciatus, aliaque mala, quæ vitæ felicitatem vel toliunt, vel imminuunt, non semel nomine mortis, & perditionis infigniantur; Idque non folum in feculo futuro ( in quo vocantur mors fecunda, & interitus. Apoc: 2.11. & 20.6.14. & 21.8.2 Thesi: 1.9. 1. Tim: 6. 9. Matt: 7. 13. Rom: 9. 22.) fed & in hoc quoque seculo; in quo degimus, vitamque adhuc trahimus? Rogate Dominum, ait Pharao ad Mosem & Aaronem, ut auferat à me mortem istam (locustas intelligens ) Exod: 10. 17. Quotidie motior, inquit Paulus, cum disserit de Afflictionibus fuis assiduis. 1 Cor: 15. 31. Atque iterum Deus, qui ex tanta morte nos eripuit. 2 Cor: 1. 10. de grandi Periculo loquens. Et rursus -- In mortibus frequen-

ter

net

ign

pen

glo

das

ren

unt

2 P

cal

Ge

&

cru

po

illi

do

ma

TIS

Ch

ma

ca

qu

A

vei

lie

ip

de

frequenter, sc. Jui. 2 Cor: 11. 23. Qui adulterium committit dicitur perdere Animam fuam. Prov: 6. 32. non fane eam abolendo, sed à Deo abalienando. Eodem fere fentu, Donum dicitur perdere Cor Eccles. 7. 7. Paulus denique vult Incestuolum Corinthium Satanæ tradi in Carnis interitum, ut Spiritus falvus fiat in die Domini. 1, Cor. 5. 5. Non certe ut mortem Corporis subiret, sed ut morbo quodam, aliove Cruciatu (inftar Jobi ) affictus ac perdomitus, relipiscere disceret, & veniam à domino consequeretur. Quod & postea factum est, ut parratur. 2, Cor. 2. 6-11. vel etiam, ut Paulus iple, ad quem Angelus Saranæ millus eft, ut eum colaphizet, ne excellentia Revelationum fupra modum efferretur. 2, Cor. 12. 7. Itaque firma stet fides Catholica, verbis Christi & Apostolorum innixa, quæ Animarum Immortalitatem statuit, & Corporum quoque humanorum post Resurrectionem, cum æternitate Pænarum Gehennalium. Siguidem Christus, cum ad Judicium venturus est sententiam dicturus in Hedos æque ac oves, id est, maledictos æque ac Benedictos, eadem plane voce utitur in Amborum mercede affignanda [ fc. voce aidrio ] Hi , inquit , abibunt in Supplicium æternum; juiti autem, in vitam æternam. Matt. 25. ult. nempe in supplicium istud aternum, ubi vermis corum non moritur, & Ignis non extinguitur; feu in Gehennam Ignis inextinguibilis, ut alibi loquitur. Marc. 9. 43 48. Quicunque blasphemaverit in Spiritum Sanctum, non habet Remissionem in æternum, sed reus tenebitur æterni Judicii, id est, Condemnationis seu Pænæ; inquit idem Christus. Cap. 3. 29. Atque iterum. Qui credit in Filium, habet vitam aterham; qui vero non ob temperat

um

dò.

C-

in-

pi.

On

bo

ac

ni-

ut

lus

III

0

et

n-

8

n,

m

ti-

a-

u-

cé

r-

5.

r-

r;

0-

e-

m

n

n

attinet;

temperat Filio, non videbit vitam, sed Ira Dei manet super eum. Jo. 3. ult: Apostolus item — Qui ignorant Deum & non obediunt Evangelio, Penam pendent exitium æternum, à facie Domini, & à glorioio ipsius Robore. 2 Thess: 1.9. Petrus & Judas în eandem sentenriam; qui de Gnosticis disserentes, æternas Pænas eis minantur — Quibus, inquinnt, Caligo Tenebrarum in æternum reservatur. 2 Pet: 2. 17. Jud: v. 13. Joannes demum in Apocalypsi prophetice narrat, quomodo Diabolus, qui Gentes seducebat, conjiciendus sit in stagnum ignis & Sulphuris, ubi & Bestia, & Pseudop. opheta; & cruciabuntur die ac nocte, in secula seculorum. Apoc. 20. 10.

§. 70. 17. De magistratu Politico, & potestate illi divinitus concessa multa quoque tenent Heterodoxa. Nam Primo, negant illi fas elle, ut Gladio animadvertat in quosvis Maleficos cujuscunque facinoris rei fint. Etenim Ostorodus affirmat, Pracepta Christi nulli Homini permittere, ut alteri vitam adimat. Instit. cap. 28 Secundo, Smalcius speciatim excipit Adulteros & fures, ut & Homicidas, à pæna capitali subeunda - Quemadmodum Christus, inquit, non pracepit Homicidas capite plectere; sic etiam, & tanto magis, statuendum est, eum non pracepisse, ut Adulteri vel fures Capite plectantur; quanto minus eft Peccatum reipsa Adulterium, quam Homicidium, vel furtum. Nam Adulterium Honestatem tantum alienam petit; Furtum facultates, Homicidium vero; pfam vitam. Cum autem Frantzius attylerat (Theli sc. 30<sup>m2</sup>) exempla adulterii, ante legem Molis, morte puniti; respondet Smalcius; Tam en que ante legem, quam que sub lege, licebant, censeri debere abrogata effe per Christum, quod ad Judicia

Pfi

G

5

ci

B

G

in

m

tu

qu

àI

Ep

in dit

&(

qui

era

fric

Chr

Don

Qui

aon lem

man ad

reft

eam dica

Sic c

in fe

attinet. Disp. de Rebus. civil. Sect. 2. Tertio, Idem Smalcius negat, Sententias Judicum in maleficos, dicendas elle ex legibus Imperatoriis, que, ut ille affirmat, legalibus Miss rigidiores multo sunt, & cum Christi sanctissima, ac munsuetissima Religione convenire non possunt. Imo ulterius afferere audet, legem Divinam moralem , & cum illa , legem Nature, ad legem Christi reformandam ese, limitandam, atque ten per andam. ib: Reip: ad Thef. 47. Frantzii. Quarto; Negant Christiano licitum esfe, Bellum gerere. Unde lequitur, nec magistratui Christiano fas esle, Belium indicere, & subditos suos Armis desendere cont a Hostium Injurias; neque subditis, ad justum Magistratus, Arma capere. Vid. Smalcium, Disp. 6. de Rebus civil. & Socinum, lib. Quod Reg. Pol. &c. cap. 3. ubi negat, Primo, licere nobis, five per nos ipfos, five per Magistratum, Injuriam. stras ulcisci. Secundo, licere, ita vim vi repellere, ut etiam Hominem interficere liceat, si aliter vis tepelli nequeat, cum Bellum injustum nobis infertur. Terrio, Perniciosifimum errorem vocat, pura Religionis, & Divini cultus conservandi Gratia, (fi id aliter fieri nequeat ) Aliorum Hominum Sanguinem fundere licere; & docere, Christiani Magistra tus Officium effe, eos, qui Harefes diffeminant, (difertim, fi ab Incepto defiftere nolunt) non modo vi reprimere, sed etiam interferere. At e contra, Deus cunctis Now posteris, boc est, toti humano Generi, hoc Fræceptum dedit Quicunque effundit fanguinem humanum, per Hominem Sanguis ipfius effunditor, quoniam ad imaginem fuam fecit Hominem Deus. Gen: 9. v. 6. Sanguis polluit Terram, (inquit Dens alibi) neque aliter expiari potelt, mi per ejus fanguinem, qui alterius fanguinem fuderit: Num:

em

05,

ille

one

et,

tu-

zii.

gefas

en-

ad

m,

eg.

us,

no-

re-

eli-

fi

zui-

74

er-

vi

eus eri,

an-

ef-

ni-

n,

nili

it:

m:

Num. 35. 33. Que Ratio legi huic annexa, etfi Ifmelitisà Deo tunc per Mosem datæ, ubique & semper valet. Christus item ad Petrum, qui Gladium hum distrinxerat injustu Magistratus -- Converte Gladium tuum in locum fuum; omnes enim, qui Gladium acceperint, Gladio peribunt. Matt. 26. 12. Apostolus pariter, de potestate civili, sive Principe disse ens, -- Dei, inquit, minister est Tibi in Bogum. Sin majum feceris, Time; non enim frustra Gladium portat. Dei quippe minister est, vindex in Iram (id est, ad Pænam infligendam) ei, qui malum fecerit. Rom. 13.4. Neque cuiquam ignotum est, quomodo piissimi olim Imperatores, aliique Principes Christiani, hanc Gladii potestatem, Deo fibi datam, exercuerint in maleficos, nemine Episcoporum improbante; & quod Bella gesserint in Christiani nominis Hostes, ut Ecclesiam sibi subditam ab exterorum Injuriis vindicarent. Imo, quod & Gladio animadverterint in quosdam Hæreticos, qui palam Blasphemi erant, aut seditiosi; cujusmodi eant Manichæi in oriente, & Circumcelliones in Africa. Quidni enim hæc eis licerent cum nulla lex-Christi vetet, sed potius comprobet? ubi autem non est lex, ibi nec Transgressio est. Rom. 4. 15. Quid vero Smalcio in mentem venit, cum asserere non vereretur, etiam ipfam legem Divinam moralem, cum lege nature ad Christi legem esle reformandam, atque limitandam? Quali Christus venerit ad hanc quoque legem ex aliqua Parte tollendam, sestringendam, aut infirmandam, & non potius, ad am stabiliendam, explicandam, à Corruptelis vindicandam, atque confummandam five complendam. sic enim ipse diserte affirmat, & consentance se gerit a sermone suo super montem, ubi legis Christianæ praxin N 2

Praxin nobis luculenter exponit, & Authoritate legislatoris accurate servandam injungit. Matt. s. v. 17, &c. Neque ipsi Sociniani hoc alibi negant. Imo. non id folum concedunt, fed & pro eo acriter contendunt; & Theologos istos Evangelicos damnare solent, qui negant Christum Decalogo novas ali. quas leges de tuo addidifle, fed illum duutaxat explanasse, & à malesanis Scribarum atque Pharise. orum Glossis vindicasse. Quod vero spectat ad naturam & obligationem legis moralis, ab omnibus Catholicis hactenus pro certo habitum est, eam invariabilem & immotam esse æqui, bonique Regu-Jam, tam in officiis erga Deum, quam erga Homines; Regulam plane indispensabilem Actionum nostrarum; talemque, quæ semper & universim obliget Genus humanum. Hac autem lex eadem prorius est cum lege naturæ, quam Gentes etiam intus scriptam habebant in Cordibus suis, & factis de monstrabant, fine litera Tabulis lapideis insculpta; ut Apostolus loquitur. Rom: 2. 14, 15.

Oies Festos, de Jure observandos esse à Christianis, pariterque statos Jejuniorum Dies damnant. Sic enim Catech: Rac:

Nullo modo Christus constituit, ut Diem, quem vocant Dominicum, Sabbati loco obiremus; cum Religio Christi, quemadmodum aliu Caremonias; uti vocantur, ita quoque Delectum Dirum prorsus tollat; ut aperte scribit Apostolus. Col: 2.

16. Verum, cum Diem Dominicum antiquitus celebrari à Christianis videamus, nos eandem libertatem Christianis omnibus permittimus. pag. 123. Et postea, de sejuniis ita præscribit. Jejunantes certis Diebus astringi nullo pacto debent. Id enim est contra Proprietatem & libertatem Religionis Christiana, qua spi-

ritualis

ri

hi

cu

ru

Ge

qu

ler

plu

tal

Th,

per

in !

COI

lun

nec

doc

non

VOS

resp

run

16,

Pri

po.

offi

Inft

ora

cen

Aug

tal

clef

reti

le-

V.

10,

on-

are

ıli-

ex-

fæ-

na-

bus

am

gu-

mi-

no-

bli-

-10

tus

de-

ota;

que

115;

: e.

ofti-

loco

lias

Die-

: 2.

ele-

tem

tea,

Die-

fri-

alis

ritualis est, nec ullo modo ullis Temporibus astringitur. pag. 142. At è contra; satis liquet Apoitolum isthic loci, sicut de discrimine Cibo um à Judæis ex lege Mosaica observato, ita quoque de Festis Judaicis loqui, fc. Pafchæ, Pentecostes, atque Tabernaculorum; una cum neomeniis & fabbatis, quæ fuerunt umbra futurorum; non autem de Festis in Genere. Constat item ex libro Actorum, Apostolos, quamdiu in Judæa degebant, Festa Judaica oblervasse, una cum Fidelibus ex ista Gente; Templum Hierofolymiranum istis Diebus adiisse; statalque Precum publicarum Horas, simul cum Cæteis observasse; necnon, cum Judæis provincialibus, per Asiam Græciamque dispe sis, sabbata coluisse in Synagogis illorum. Idcirco, multum fallitur Mofcorovius in ifta fua Catechefi, cum dicit Apostolum in isto loco Delectum Dierum prorsus tollere; neque enim vel Festa Judaica illic abrogat. Tantum docet, fideles è Gentibus, quales erant Colossenses, non obligari ad corum Observationem -- Nemo, ait, vos judicet, five damnet, ob Cibum, vel Potum, aut respectu alicujus Festi, aut Novilunii, aut Sabbatorum; Quæ sunt umbra Rerum suturarum. Col: 2. 16, 17. Pariter constat, Diem Dominicum, sive primum Hebdomadæ Diem, à primis usque Tempo ibus, publicis Ecclesiæ Conventibus, sacrisque officiis peragendis, dicatum fuisse; haud dubie, ex Institutione Apostolica: necnon, quatuor solenniora Festa, sc. Passionis Domini, Resurrectionis, Ascensionis, & adventus de Cœlo Spiritus Sancti; quæ Augustinus affirmat anniversaria iolennitate celebrata fuille, ab universa, quacunque se diffundit declesia, ab ipsis Apostolis commendata atque statuta setineri. Epist: 118. Januario. Idem dici poteit de jejunio

Jejunio quadragesimæ anniversario, item Feria quartæ & fextæ hebdomadatim; & de vigiliis folemniorum Festorum. Quæ omnia veteres referent ad Traditionem Apostolicam. Neque sane aliam originem habuille ulio modo verifimile est, cum & tam antiqua fint, & tam universim observata, ut ad alios Authores referri nequeant. Quid? quod cum publicus Dei Cultus five in Festis, five Jejuniorum Diebus, fit non folum ex Institutione Divina inter Christia nos agnita; fed & pars Religionis naturalis, apud omnes Gentes, ex innato Rationis lumine demonstrata, cunctor inque Praxi ubique stabilita; necesse omnino est, ut ad publicum hunc Cultum celebrandum, ut certa loca, sic & certa tempora statuantur. Alloquin, tantum aberit, ut hujufmodi cultus decenter & ordine peragatur, fecundum Apoltoli mandatum, ut nec omnino peragi possit; cum Populus Christianus plane nesciat, vel ubi, vel quando convenire oporteat, ad facra publice celebranda.

§. 81. 19. Sed ut in hoc nimis laxi sunt, & licentiæ neutiquam serendæ Patroni; sic in aliis quibusdam nimis rigidi sunt, ac severi, & morosi dibertatis alienæ Censores. Negam enim Christiano su esse, plus appetere, acquirere, aut habere, quam necessitus vita nostræ postulat. Plus etenim requirere, ex Ostorodi sententia, est avaritia ista, qua à Christo, & Apostolo Paulo damnata est. Inst. cap. 31. Veruntamen, cum magistri ipsius, Socini sc. Facultates in Pecuniis consistebant, è Re sua putavit easdem se nori dare, usuras solitas inde exigere, & hisce verbis desendere — Concludo, inquit, nullum Femper se ulto Divino Pracepto esse prohibitum, nissi illud, quod cum Proximi ipsius, quo exigitur, damno stat;

nec

\*\*

be

Fæ

me

DO

dak

Pat

aliq

quit

rena ubi,

rata

ut i

felic Ter

15.

prol

tur, fcrip

que ut o

Gule

ni-

-51

m

ti-

ÓS

ili.

us,

ud

on-

flè

an-

tus

Po-

an-

an-

00

li-

mi-

er-

fas

fi-

0.

0

Ha-

m

fe.

er-

77705

ed,

at;

ne quicquam cavendum preterea restare, nisi scandalum & offensionem aliorum. Qua tamen tunc demum vitanda est, cum alioqui in nullam aliam majorem neafario su incurrendum. Mihi, si Pecuniam, quam habeo, Fangri non darem, multo majus scandalum & offensio prasto esset, quam nunc do. Nam & me, & Filiam meam, ad Summam inopiam, extremamque gestatem redigerem; ex qua utrique nostrum ingentia Salutis ipsius aterne Jacture faciende pericula imminerent. Sic ille causam tuam agit contra Scandalum Fanoris: Epist: 4. ad Christophorum Morstinum, Philippoviæ Capitaneum. Op. Tom. 1. p. 457. col. 2. At certe, aliæviæ ocino suppetebant ad Incrementum è Pecunia sua capiendum, in sui & Familiæ fur fustentationem, que nullius offentioni erant obnoxiæ; ita ut illi min me necesse fuerit, cum scandalo cujusquam, ad Fænus exigendum confugere. Idem Ostorodus Christianis illicitum esse vult, in esu Poru, vestitu, reliquisque illius Generis, voluptatem aliquam quarere; licet olim Judais permissa fuerit, quibus in Fædere Mosaico Promissa data sunt de terrena salute atque felicitate. Sic ille, Inft. cap. 30. At thi, quæso, prohibetur sub novo Fædere, moderata ista ac tempestiva voluptas, quam Solomon, nt insigne Dei Donum prædicat, & ut eximiam elicitatis humanæ Portionem, quamdiu in his Terris vitam degimus ? Eccles: 2. 24. & 3. 22. 8. 15.6, 7, 8, 9. Christus item in Evangelio nullibi prohibet Epulas, sed eas ita dirigit atque moderatur, ut usui simul nostro commendet, ex ipsius Præcripto celebrandas. Luc: 14. 12, 13, 14. Ipie quoque Convivio excipi dignatus est; adeo frequenter, ut occasionem inde arripuerint Pharifæi eum, pro Gulone ac Vini-potore, apud vulgus calumniandi. N 4 QuanQuandoque etiam fe convivam ultro præbuit, & pla Holpitum officia gratissime semper excepit. Qainimo Pharifæo ifti inhumanitatem exprobrat qui non fatis laute & honorifice ipium excepillet, viz. ofculo falutatorio, aqua ad Pedes abluendos, & oleo ad Caput ungendum. ib. cap. 7.44, 45, 46. Denique, primum omnium miraculum edidit in epulo nuptiali, ubi aquam in vinum optimæ notæ convertit, ad exhilarandos convivas, cum jam probe bibiflent; ut plusquam innuitur. Jo. 2. 10. Et cum jam mundo valedicturus effet, dum Bethaniæ epulatus eft, in Domo Simonis leprofi, gratiflime accepit unquentum illud pretiolissimum, quo Caput ipsius perfusum eft, Opusque istud mulieris pro Bono habuit, & magnopere laudavit; imo, per totum Terrarum Orbem, una cum Evangelio suo, prædicandum esse voluit, in honorificam mulieris istius Memoriam. Et quod obiervatu dignum est, satis acriter Discipulos quosdam increpuit, qui ad prodigam, ut fibi videbatur, unguenti istius effusionem, indignabantur. Matt. 26. 6-13. Apostolus quoque Corinthiis suis Epulas permittit, etiam in Domibus Idololatrarum, ex ipsis Idolothytis, modo non sat cum scandalo Infirmorum. 1, Cor. 10. 27, 28, 29 Postremo, tum Christus ipse, tum Joannes in A. pocalypsi, cœlestia Gaudia describit, sub Typo e puli magnifici, sive Conæ nuptialis. Matt. 22. 2, &c. & 25. 1, &c. Apoc. 10. 0.

s. 82. 20. His omnibus adjicienda funt, que non incongrue Cateris anteponi potuerunt; nempe, que de primorum Parentum Statu, & conditione tenent tum ante, tum in, tum post lapsum. Nam Primo, De illis in statu Innocentiæ spectatis, hac asserunt. Nimirum, Primo, Excellentem quandam

Dei

De

Ne Ad

le e

6.

qui

Gu

rec

poi

qu

qu

ca

CO

ai

P

71

fi

e.

&

it.

qui

IZ.

ad

e,

ti-

it,

nt;

do

in

um

m

&

emi

um

ri-

ter

n,

ig-

ous fiat

29.

A-

e.

2,

oæ,

ne

m

PC

ei

Dei Creatoris, aut Rerum creatarum notitiam, Neutri concreatam fuisse aut ab origine infusam. Adamus, inquit Smalcius, instar Infantis vel pueri le esse nudum ignoravit. De Ve. Dei Fil. cap. 7. p. 6. Atque ite um , De Conjuge propria , non nifi Senibus obvia cognovit; sc. quod nominanda foret Eva, quia Mater futura omnium Viventium; & virago, sve vira, quia de viro sumpta est. Socinus item dicit, Adamum Bestiis nomina imposuisse qualia sibi visum eft. Putafne, inquit, Bestiarum nomina prastantioris & reconditioris alicujus Significationis fuisse? Annon potius vides Bestiarum nomina non ad Alia respexisse, quam ad ea, que Sensibus sese prodebant, & unicuique manifesta effe potuissent ? De statu primi Hom. cap 4. Hæc quoque ibidem habet - Nesciebat A. damus, antequam ex Arbore scientia boni & Mali comederet, vim illius Fructus ( fc. Arboris vitæ ) aut faltem, quanti vis illa facienda effet, ignorabat, parag: ult. & postea, cap. 6. parag. 2. ita pergit in afferenda Adami Ignorantia--Adamus, quamvis natura mortalis effet, se mortalem esse, nemine indicante, non vere agnovisset --- vere antem non agniturum fuisse Adamum, se mortalem esse, nemine indicante, ex eo perspicuam est, quod nos ipsi de nobis Id, non nisi experientia ipsa, & Rationibus, propter experientiam animadversis, nosse potuinus. Hæc illi. At è contra, Apostolus diserte assirmat, novum Hominem renovari εἰς ἐπίγνωσιν, ad, seu in Agnitionem [ Dei sc. ] juxta Imaginem Illius, qui Ipsum condidit. Col. 3. 10. unde fequitur. Adamus, qui primum conditus est ad Dei Imaginem, & ad Cujus exemplar exprimendum novus Homo indies renovatur, donec ad integram Ipfius Perfectionem pertigerit, excellentiore quadam Dei Creatoris notitia primitus imbutum,

lap

int

tes

no mi

pr

m

in

imbutum fuisse. Quod vero ad Notitiam Creaturarum attinet; illa latis patet ex nominibus, que iifdem imposuit, priusquam, experientia Magistra, infignem istam Ingeniorum varietatem, quæ in tot Animantium speciebus reperitur didicisse potuerit; quæque Deus ipse rata habuit, utpote Singulorum naturis apprime Congrua. Gen. 2. 10, 20. Quod & ex Hebræo Sermone liquet, quo Adamus tunc utebatur, cum ista nomina imposuit, ut à viris doctifsimis observatum est, quorum Sententia confirmatur Argumentis è Textu sacro petitis. Idcirco, hujusmodi nominum Impositio, luculentum erat tam scientiæ Adamo concreatæ Documentum; quam Potestatis atque Dominii Ipsius in Cieaturas. Ex hac autem una Instantia, si alia Argumenta deessent, non fine Ratione concludi poslet, Sapientiam eidem Adamo concreatam fuille, que se ad Cætera omnia fimul extenderit, quibus idoneus, pleneque instructus redderetur, tum ad Cultum Deo rite præstandum, (qui non mediocrem ipfius cognitionem præsupponit) tum ad Dominium in creaturas exerendum; tum, ad fuam Ipfius Felicitatem in hisce Terris procurandam, atque perficiendam; tum denique ad instructionem Posterorum, quomodo se gererent, tum erga Deum, tum erga le invicem; quomodo Pietatem erga Illum ut oportet, exercerent, & Societatem inter fe mutuo colerent, ex Præscripto legum à se datarum. Atque hanc fuisse 'ententiam veterum sapientum apud Hebræos, Siracides idoneus Author est, ubi de primis Parentibus ita disserit- Deus Conflium, & linguam, & Oculos, Auresque, & cor dedit Ipsis ad cogitandum; Disciplina Intelligentiæ replevit ipsøs; Bona item & mala demon-Atravit Ipsis. Ecclus. 17. 6, 7. Itaque, cum post lapfum DUCTURE.

tu-

uæ

ra,

tot

it:

ım

od

nc

if-

ur

ıf-

m

C

n

a

lapfum se cognovisse dicuntur, quod nudi fuerint intelligi nequit de puditate simpliciter accepta, seu privatione vestium ( quam ne pueri quidem, & Infantes hodie ignorant, multo minus primi Parentes nostri in statu Innocentiæ) sed de nuditate ignominiofa five pænali; quæ confistebat, partim in privatione iftius Gratia, qua Illorum Anima primitus vestitæ suerant à Deo; partim in rebellibus Concepifcentiæ motibus quæ, Fræno isto amoto. infurgere corperunt contra rectæ Rationis moderamen Dicitur etiam de Adamo, quod ad primum Evæ conspectum, cum à Deo ad Ipsum adduceretur. pro certo noverit, eam fuisse compactam ex Carne & Ossibus Ipsius; quod tamen sensu percipere nequaquam potuit Ipfo in fomnum profundum demerío. Quod autem Adamus plane nesciverit vim falutarem Fructus Arboris vita, antequam comedisset ex Fructu vetito, gratis dicitur. etenim contraria Assertio multo probabilior est; cum haud verisimile sit, Deum celasse Adamum, quod ad vitæ, felicis Immortalitatem procurandam tantopere conducebat; neque uspiam legamus, Deum hoc demum revelasse Adamo, post esum Fructus vetiti. Cum ergo legimus, Deum ejecisse Adamum de Paradifo, ne forte mitteret Manum suam & sumeret etiam de fructu Arboris vitæ, & comederet, & viveret in æternum; Gen: 3.22. bene concludi potest Ipsum Fructus istius virtutem falutiferam probe cognovisse à quo Deus collocaverat eum in isto horto Edenis. Denique, Nihil obstat, quo minus Adamus Principio noverit, se natura mortalem esse, quantum ad Corpus attinet, ( quod ex fragili Terre pulvere compactum crat ficut & Corpora brutorum Animantium; at ex Dono Dei Immortalem fatti. perpermansurum, quamdiu Innocens Deique Mandato obsequens permansurus esset. Neque enim ei metuenda erat Mortis Sententia, nisi ex comminatione Dei, ex hypothesi legis violatæ circa esum fructus

Jul

nef

Ro

nen

Soc

tell

fed

gas

Re

cre

op

ibi

Bo

in

ce

A

Sea

tea

0

nu

Bo

fe

pr

m

di

ut

8

b

er

ta

fu

h

ir

vetiti Gen. 2. 17.

Secundo; Imaginem Dei, in qua primi Parentes creati fuerunt, in fanctitate, & justitia quadam peculiari non constitisse. Hanc enim fanctimoniam, quam Frantzius una cum Aliis, tribuit Adamo ante lapfum, Smalcius appellat Ideam quandam in Cerebro Ipsorum natam, de qua ne yeu quidem in S. literis. Difp. 2. cont. Frantz. Atque alibi - Primum Ho. minem, in Jua Creatione, Sanctitatem & Dona Super. naturalia accepiffe, est verus, eaque putidissima Fabula. Exam. 157. Err. Err. 704. Eadem quoque habet. Resp. ad nova monst. part. 2. Cap. 24. pag. 215. At è contra, Homo dicitur conditus ad Dei imaginem. Gen: 1.27. cujus Imaginis præcipua Pars est Sanctitas; ad quam proinde repræsentandam, non semel ab eodem Deo admonetur, ubi ait, Sancti estote, sicut & ego Sanctus sum. 1. Pet. 1. 16. Lev: 11. 44. & 19. 2. & 20. 7. unde & Apostolus Paulus Ephesios suos obnixe hortatur, ut vetere Homine deposito, novum induant, qui secundum Deum creatus est in Justitia, & ve a sanctitate. Eph: 4. 24. ea vero fine dubio per Renovationem Evangelicam instaurantur, que in primis Parentibus ab initio fuerunt, & per lapfum deperdita funt. Solomon quoque affirmat, Deum ab initio fecisse Hominem Rectum [ Hebr: Jashar ] Eccl: 7 ult. hoc est, integri atque sinceri, tum Judicii, tum affectus. Hanc enim vocem 70 Interpretes varie transferent, fed in eundem fere fenfum; viz. divarov, onov, answor, ajadov, nadov, agestiv, eudiv & ogdov, & nadagov. Idelt,

to

le-

ne

us

es

m

n, te

ro

0-

r.

ale

3.

lultum, Sanctum, verum seu veracem, Bonum, Honestum, Acceptum, Rectum & purum Pfal: 51. 12. Rom: 12. 2. Eph: 2. 10. Tit: 3. 5. Tertio; Hominem ab initio non creatum tuisse Bonum. Sic enim Socinus - Quod ad Hominem attinet, non eft intelligendum Deum vidisse ipsum Hominem effe Bonum; led bonum effe, quod Homo a se creatus fuisset Talis, qualem eum antea descripserat Moses. Frælect: c. 3. Reip. ad Argum. 2. At ex adverso, constat eum creatum fuisse ad Dei imaginem, quæ sine dubio erat optimum atque perfectiflimum exemplar. Mofes item ibidem affirmat, omnia Creationis opera fuisse Bona, idque valde Bona. Gen. 1. 31 Ergo, & Homo inter catera, imo, & præ cæteris, quo cateris excellentior. At Socious ibidem respondet -- Non de Animi Bonitate, nec de Justitia, Sermonem illic effe; sed de apritudine & convenientia ad id, quod Deus antea sibi proposuerat. Fatemur quidem ; si de Dei Operibus in univerfum loquamur, quorum Plurima nulatenus capacia funt Jultitiæ alicujus internæ, aut Bonitatis Animi. At si verba hæc ad Hominem referantur, idem ille fenfus, quem Socious iis assingit; probat quod volumus. Siquidem inde sequitur, Hominem ab origine Creationis interna Bonitate præditum fuisse, & istinsmodi Gratiæ dotibus instruct um, quibus habilis redderetur ad Deo serviendum, & oblequium legibus ab ipso datis pe fecte exhibendum, quæ sine tali Auxilio haud præstari potuerunt. Quarto; Adamum & Evam creatos fuise mortales. At è contra legimus, Mortem Peccati pœnami fuisse, quam sc. Deus minatus est Adamo, ex hypothesi Fru tus vetiti ab ipso comesti; quæ proinde non aliter Ipsum invasisset. Apostolus quoque diserte affirmat, per peccarum primi Hominis mor-

ref

OM

ad

te

elt

ma

Sn

re

A

da

ful

fti

M

te

ta D

er

to

da

ce fu

0

eft

ra

T

20

m

tem introisse in Mundum, atque ita in omnes Ho. mines pertransiisse, sive pervasisse. Rom. 5. 12. Et ante eum Sapiens Hebræus - Deus, inquit, creavit Hominem er apoac (ia. id est, in statu Incorruptionis. & fecit eum Imaginem The Isias Isianto, id eft. propriissime Natura sue, [viz. ratione Æternitatis] Invidia autem Diaboti Mors introit in Mundum. Sap. 2. 23, 24. equidem agnoscimus non inviti. primos humani Generis parentes non habuisse Corpora ex Natura sua Principiis immortalia; (exfe enim terrena grant, & animalia, ac proinde corruptibilia) fed ex Dono Dei fingulari, quod iis ab origine concession est præ exteris Animantibus è Terra formatis; ita ut hujus Privilegii virture potuerint non mori; neque Mortem unquam actu fubiissent, si in primævo sangeentiæ statu permanfiffent. Huc quoque accessit Fructus Arboris vita, cujus virtute non fine ratione putatur Immortalitatem istam terreni Corporis, quam ex Dei Dono primitus acceperant, promovendam fuille arque conservandam. Quod & ipsius Dei verba non obscurè innuunt, apud Mosen. Gen. 3. 22. Cum itaque Socinus dicit, peccarum non mortalitatis naturalis. fed necessarizmortis causa suit; & cum affirmat, primum Hominem, etiam ante lapfum, naturæ mortalis fuille; quam Propolitionem Argumentis probare laborat. Prælect: cap: 1. Si hoc tantum intelligat, quod modo concessimus, plane nescio quem habeat Adverlarium. Quinto; Imaginem Dei, juxta quam Homo creatus est, in Dominio super Creaturas unice confiftere; seu ut alii, in eo magis prin-'cipaliter: minus principaliter autem, in recta Ratione. Sic etenim malcius - Non conftat, an respectu Anima Honocenditus dicaiur ad Imaginem Deizeum respectu

10-

Et

vit

18,

t,

S

m.

r-

le

r.

is

1\$

e

ti

1-

2

refectu Rationis, vel potius Potestatis, quam Deus in omnes Res creat as Homini concessit, ( que sine Ratione exerceri non potest ) ita appellatus esse legatur. Resp. ad nova Monst. part. 2. Cap. 24. p. 212. At certe Ratio recta fuit olim in Adamo, arque adhuc est in cun tis Illius Posteris, præcipua animæ humanæ facultas; in qua si Imago Dei consistat, ut Smalcius fateri cogitur, fine Causa dubitavit, an respectu Anima conditus dicatur ad Imaginem Dei. At paulo supra oftendimus, Imaginem Dei in Adamo, non folum constitisse in anima, sed & in supernaturalibus Donis sapientiæ, Sanctitatis, & Jufitiæ, quibus Illius Anima à Deo adornata est: Sexto; Mulierem ad Imaginem Dei non fuisse conditam. eo quod Dominium istud in Creaturas ei competere non videatur. At Contrarium plane evincitar, tum de Imagine in Genere, tum de utriusque Dominio in Creaturas. Gen. 1. 26, 27, 28. mulier subdita quidem suit Marito suo; At Hoc minime impediat, quo minus Dominium una cum marito suo haberet in cæteras Creaturas. Septimo; Adamum, & Filios ex eo natos, etsi in statu Innocentiæ pe mansisset, molestis & onerosis laboribus futuros fuisse obnoxios. Addunt insuper, hujusmodi Onera, quæ antea naturalia fucrunt, post lapsum facta fuisse necossaria. Ita enim Socinus --- Non eft in Concesso, non arandam & vertendam suisse Terram, si Homo non peccasset; prasertim cum jam Orbis Terrarum Hominibus repletus fuiffet; & alibi, quam in Horto illo Plerifque commor andum effet maxime vero cum non defint, qui velint maledictionem illam Terre nit Aliud mali Illi attulisse,nisi quod ea, qua naturalia erant,necesfaria eff ecerit; ita ut Homo ea non amplius tanquam naturalia, sed tanguam Delicti sui Pænas agnoscere debeat. Sic

Sic ille, De statu primi Hom cap. 6. circa medium. Cæterum ex adverso, nos quidem legimus, Deum poluisse Adamum in Horto Edenis, ad eum colendum atque custodiendum, minime vero ad durum aiquem laborem subeundum. Exercitium staque A. damo, exercitium jucundum atque falutare, impolitum fuille à Deo lubenter concedimus, at ingrati laboris onus & moleftiam non fine Ratione Hoc enim ei postea impositum est à denegamus. Deo, in Pænam peccati, ut in sudore vultus sui Panem comederet. Gen: 3. 10. Qualis autem conditio Adami fuisset, fi instatu innocentiæ perseverasset, eadem fine dubio & Filiorum i fius futura fuiffet, in codem statu perseverantium; sicut & eundem queque statum hodie forciuntur, post ipsius lapium. Quod vero ipforum fententiæ favet, qui nihil alind mali in illa maledictione agnoicere voluut, quam quod ea necessaria effecerit, quæ prius erant Naturalia; in co naturam calumniatur, Deumque Naturæ Authorem, quali malo um ittorum omnium ab origine caulam, quæ peccato originem fuam debent; cum Moles diserte testetur; omnia à Deo creata, fuisse ex sua natura Bona; & Felicitatis humana, non supplici instrumenta: quodque labor iste du us ac molettus in quocidiano victu comparando; Herbæ agri in Cibum datæ, pro varietate fructuum in Paradilo nascentium; & sterilitas Terræ maledictæ, quæ Spinas & Tribulos pro Frumento colenti reddebat; non utique naturæ, sed peccati effectus essent, nunquam & nusquam in hoc orbe nostro vifendi, nisi peccatum istud hæc mala peperisset. Idcirco naturalia non funt dicenda, que non nature primum conditæ, fed Prævaricationi primorum Parentum, originem suam debent: neque hoc duntaxat por

per

rent

pecc

lapfu

fe, f

expl

duit

De f

post

mun

catu

i, i

tem

funt

veri

tur.

mos

hil t

funt

cino

te re

quo

cæt dam

illis'

bas

firm

tos

cun Mo

cat etia per peccatum istud essectum suisse, ut necessaria sienent, que antehac non erant necessaria, cum sine

receato isto præcedente ne fuissent quidem.

m.

m

m hi-

A-

min-

rie

à

a-

io t,

in

n.

nd m

11-

uıb

t;

1,

,

is r-

n i-

ti

15

|-|-

e

6.83. Secundo, De lapfu primorum Parentum, apfusque istius consequentibus, hæc affirmant. Primo; Totum genus humanum in Adamo non peccaffe, seu peccati reatum non contraxisse. Ita Socinus. explicans istud D. Pauli. Rom. 5. 12. Apostolus, inquit, nequaquam affirmat, in Adamo omnes peccasse. De statu primi Hom. cap. 10. At pace Socini, Apoltolus ibidem affirmat, peccatum introisse in mundum per Adamum, mortemque per istud peccatum, atque ita omnes Homines pertransiisse, io i, in quo, ieu eo quod, omnes peccaverunt. Si autem vertamus, [in quo] verba ex se manifesta funt, quod omnes Adami Posteri in Adamo peccaverint: fin [ eo quod ] idem fensus exinde colligitur. Nemini enim ignotum est, Infantes quamplurimos quotidie mori, qui in suis ipsorum Personis nihil unquam peccaverunt, neque actu peccare poffunt; imo (quod plus est, & os ultra obstruit Socino) qui originalis alicujus peccati nulla ex parterei sunt, ex ipsius sententia. Itaque cum in hos quoque mors pertransierit, eo quod & ipsi, una cum ceteris, peccaverint; necesse omnino est, ut Adami peccatum, de quo Apostolus illic loquitur illis imputetur in mortem. Hoc vero ex sequentibis clarius innotescet. Siquidem non longe post affirmat, per Inobedientiam unius [ sc. Adami ] multos factos suisse peccatores. v. 19. ubi loquitur de cunctis Adami posteris. Et paulo prius asserit -Mortem illam, quæ introducta fuit per Adami peccatum, vim fuam five Dominium exercuisse in eos etiam, qui non peccaverant ad exemplar Transgref-Gonis

sionis Adami. v. 14. in quorum numero, si non soli, ce te præcipui funt illi Infantes, qui ante usum Rationis morientes, nullius actualis peccati rei esse poterant per ætatem; at interim geniti erant, inftar Sethi post lapsum, ad Imaginem & similitudinem primi Parentis. Quinimo, & experientia quotidiana satis demonstat, cæteras Pænas, quæ sunt peccati tolius effectus, in omne Genus humanum exinde redundasse. Neque hinc Injustitiæ, aut nimit Rigoris Deus ullo modo argui potest, cum nihil ulitatius sit in statu civili, quam ut Perduellio parentum aliudve quodvis gravioris notæ flagitium, posteris imputetur, etsi nondum natis, in Dedecus & Damnum totius Familiæ. Legimus item, quod Achanis Sacrilegium, & Davidis Crimen in agendo cenfu tot us Ifraelis, cellerint in damnum integræ Reipublica; & Principis erratum toti populo imputabatur in Pænam. Cæterum Adamus, non folum totius humani Generis princeps erat, ratione dignitatis & Regiminis, fed & parens Communis ratione naturæ, utpote, in cujus lumbis totum delituit, &, ut loquitur Damascenus, δυνάμει (περιαπική, virtute quadam seminali continebatur. Unde & Apostolus alibi ait, ficut in Adamo omnes moriuntur, fic & in Christo omnes vivisicabuntur. 1 Cor. 15. 22. Secundo: Imaginem istam Divinam & similitudinem Dei, ad quam Homo primum creatus est, post peccatum in eo remansisse. Soc: Prælect: Cap. 3. Smalc: cont: Frantz: Difp: 7. Ad quod probandum duo potissimum S. Scripturæ loca adducunt, viz. Gen: 9. 6. Jac. 3.9. in quibus Homo, post lapsum, dicitur factus ad Imaginem & similitudinem Dei. Nos è contra, eth fateamur istam Imaginem Dei in Homine, in qua ab origine conditus est, non penicus deletam

dele affectine ac c quar ras. que catu verit ofter nata verif titun Affec

Bono malo que no torum palam cui p multo

atque pecca lofoph fæpe co norave borum

ægre

& Ren ad qua Adam thus g

ne con

deletam fuisse per peccatum, deformatam tamen allerimus, atque diminutam. Homo quidem adhuc retinet Animam spiritualem, rationalem, immortalem, ac divinorum capacem; liberum item arbitrium in quamplurimis, & aliquate Dominium in Creaturas. At Scriptura fimul & experientia testantur. qued humanum Genus, postquam à Deo per peccatum descivit, à primavo statu multum degeneraverit. Quippe hunc degenerem statum plus satis ostendunt, multiplex Ignorantia menti nostræ connata, & Pronitas ad errores amplectendos; Perversitas & obstinatio voluntatis qua nata est in vetitum niti; effrænes Passionum impetus, & exleges Affectuum motus; Torpor, & Ignavia summa, in Bono profequendo; virefque infirma ad reliftendum malo, ut & ad edomandos rebelles affectus, intraque modum coercendos. Huc accedit Rebellio brutorun Animantium ad extra, quorum pleraque palam abjecisse videntur istud Hominis Dominium. cui primitus subdebantur; reliqua vero, non nist multo labore, studioque assiduo cicurantur, atque agre admodum in officio continentur. Hos defectus atque morbos naturæ humanæ; infelicem primi peccati Sobolem, fatis adverterunt ipfi quoque Philosophi atque Poetæ Gentilium; qui & de iisdem ape conquesti funt, etsi veram illorum Causam ignoraverint. At S. Scriptura, & morbos hos, & morborum originem, crebro clareque indicat; quibus & Remedia suppeditat. Siquident, pro Dei Imagine, ad quam Adamus primum Creatus fuit, Imaginem Adami post lapsum memorat, secundum quam Sethus genitus est. Gen: 5. 3. Tenebras menti humane connatas demonstrat. Item, ogonnua ouexos, seu mod Caro nostra sapit. Rom. 8. 7. Sexquara Savoiov. QUE

quæ Cogitationibus nostris allubescunt. Eph. 2. 3. veterem Hominem. Rom. 6. 6. Concupiscentiam innatam. Jac. 1. 14, 15. Figmentum humani Cordis, malum ab ipia Juventuce. Gen. 8. 21. & Carnem Spiritui obluctantem. Gal: 5. 17. lpfam Conceptionem nostram luiquitatis labe aspergit. Plak 51. 5. Onagri puilo Hominem affimilat, cum primum generatur. Job: 11. 12. & Stultitiam in Corde Pueri colligatam esse assirmat, quam virga Correctionis expelli necesse est. Prov. 22. 15. Denique asserit Hominem animalem, (hoc est, Spiritu Dei destitutum) illorum omnino incapacem esse, qua funt Spiritus Dei, quia Stultitia ipsi videntur. I. Cor: 2. 14. Fadem quoque Scriptura, Illuminationis gratiam, mentisque per Spiritum Dei renovatæ necossitatem passim inculcat, quibus hæc Dei Imago ab origine impressa, & posthac multum deturpata, denuo paulatim instauretur. Tertio; Adamum, per primum illud peccatum, fe fuamque naturam non corrupisse Ita Socinus, in Prælect: cap: 4. Unum illud Peccatum per se, non modo universos Posteros, Jed ne ipsum guidem Adamum, corrumpendi vim habuit. & Catech. Rac. cap. 10 pag. 195. lapfus Ada, cum unus Actus fuerit, vim eam, qua depravare ip-Sam naturam Adami, multo minus vero Posterorum ipsius posset, habere non potuit. At plane contrarium ex Antecedentibus liquet, quæ malignos iftius peccati effectus plus fatis manifestant, tum in Adami Persona spectandos, tum in ipsius posteris, qui ex illius natura post lapsum participarunt, præcipue vero, in persona ipsius Adami. Per istud enim factus est, ex Recto pravus, è Justo Injustus, è Puro & Sancto Pollutus, è libero Servus peccati, è Dei Filio Satanæ mancipium. Pudor item ex eo facto inculius ei,

ei,

quar

latis

& v

trift

difci

falla

paul

mali

Idcin

ejusc

malu

mult

fæpe

riilq

tis c

gioso

man

guoc

**stat** 

pene

que

nibu

ad So

Iden

Unio

pecc

(viz

Tra

inch

prav

tium

belli

peri

ei, è conspecta nuditate; Terrorque ex appropinquantis Dei voce, conscii peccatoris Aures seriente, latis oftendunt, quantum in pejus mutatus fuerit, & vel in suo ipsius conspectu Desormis; quamque trifti experimento didicerit istud Boni, malique discrimen, cujus scientiam Diabolus illusorie & fallaciter ipsi promiserat; Boni sc. discrimen, quod paulo antea ex Dei Creatoris Dono possederat; & mali, quod fua ipfins culpa fibi modo consciverat. Idcirco, mirum mihi videtur, quomodo Socinus, ejusque Discipuli asserere possint, per unicum Actum malum, peccantis naturam corrumpi non posle, multoque minus ad alios derivari; cum Contrarium fape spectetur, tum in natura, tum in moribus, varifque experimentis indubitate probetur. Nam fatis conftat lepram, Pestem, aliosque morbos contagiosos, unico Contactu vel Afflatu, universam humani Corporis Temperiem corrumpere, & ad alios quoque Tabem suam, virusque derivare. Idem constat de telis veneno tinctis, quæ vulnerati Cutim penetrant; de noxiis vaporibus, qui ore, naribusque attrahuntur; & de certorum morborum feminibus, quæ in Parentum Corporibus delitescentia, ad Sobolem fuam extraduce propagantur. Necnon, Idem constat, sicut in natura, sic etiam in moribus. Unicus enim gravioris llagitii Actus, non solum peccantis Personam flagitiosam reddit ac denominat (viz. adulterum, Homicidam, Furem, Perjurum, Transfugam, Perduellem ) fed & habitum vitiofum inchoat, totamque Hominis naturam eo usque depravat, ut multo pronior reddatur ad idem Flagitium denuo perpetrandum. Porro, si unicus Rebellionis actus Angelos Apostatas eo usque corruperit, ut exinde naturam habeant infanabiliter malam;

ram ris I

fum!

ris.

tioi

fus,

prin lapfi

tio,

firm

Inco

deri

49;

etfi !

mi

Illan

Pecc

to ;

parit

hifte

à D

pecc

fpin:

fuiff

fit,

eft,

Deu

part

lpfiu

**Iteri** 

min

Utc

orig

lam; quid vetat asserere, unicum primi Hominis peccatum adeo corrupisse ipsius naturam, ut non, nifi Cratia Divina de novo collata ad primævam Dei Imaginem, & pristinæ perfectionis integritatem, instaurari possit. Quarto; Mortem Hominis in posteros ab Adamo derivatam, fuille potius nature debitum, quam peccati Pænam. Vult enim Socious, Adamum mori quidem potuisse, & suapte natura debuisse, nisi Gratia divina supernaturaliter confervatus fuisset; non tamen omnino necessarium suisse ut moreretur, cum Deus ciusmodi Gratia illum omnino privare decrevisset. Sic enim ille, De statu primi hominis -- Non aliud malum ex primo illo Delicto ad Posteros omnes necessario manavit, quam moriendi omnimoda necessitas; non quidem ex ipsius Delitti vi, sed quia, cum jam Homo natura mortalis effet , ob Delictum illud suc naturali mortalitati reli-Etus est; quedque naturale erat, in Delinquentis Panam prorsus necessarium est factum. At e contra, Scriptura multa nobis observanda proponit, unde non difficile est concludere, Adamum in statu immortalitatis creatum fuisse, nec mortem potuisse fubire nisi Dei mandatum in esu fructus vetiti violasset; adeog; mortem inde consequentem, non fuisse naturæ debitum, proprie loquendo, sed genuinam peccati Sobolem. Quæ autem Scriptura in hac Re nobis perpendenda offert, hac fere funt. Comminatio mortis Adamo à Deo intentatæ, ex suppositione fructus vetiti ab ipso comesti. Gen. 2. 17. Ubi mors ex conditione peccati istins admittendi denunciatur, non ex conditione naturæ eventura prædicitur. Deinde, mortis decretum perémptorium, non nisi post, & propter peccatum istud admis fum - Quia comedisti de arbore, ex qua præceperam

ram Tibi, ne comederes in sudore vultus tui vesceris Pane, donec revertaris in Terram, de qua fumptus es; nam pulvis es, & in Pulverem reverteris. Gen. 3. 17, 19. Item, Apostoli duplex Assertio; viz. Per unum Hominem, peccatum in mundum intoivit, & per peccatum mors. Rom. 5. 12. & rurfus, Stipendium peccati mois. Rom. 6. ult. Denique. primi & fecundi Adami Collatio, à quotum primo, lapfus, Reatus, Infi metas, Ignominia, Condemnatio, mors: à secundo autem, Gratiæ Donum, vires firme, Justitia & obedientia, Abiolutio à peccato, Incorruptio & Immortalitas, Gloria, vitaque æterna, derivatur.vid. Rom. 5.15.21. & 1 Cor. 15.21. 22; 43. 49; 53, 54. Huc adde conditionem Infantium, qui etsi nunquam ad similitudinem Prævaricationis Adami peccarunt, Morti tamen redduntur obnoxii, Illamque actu subeunt, ob reatum originalis istius Peccati, quod Ipsis Adami causa imputatur. Quinto; Mulierem, etiamsi non peccasset, cum Dolore parituram fuisse. Ita Socinus Ate contra, ex Mosis historia patet, hunc Dolorem, post lapsum demum, à Deo Mulieri denunciatum fuisse, idque, in panam peccati Gen. 3. 16. Sexro; Terram etiam ante laplum spinas atque tribulos produxisse, & producturam fuisse, si Homo nunquam peccasset. Quod etsi verum sit, indefinite loquendo, certum tamen ex adverso eft, horum productionem & incrementum, prout Deus Adamo interminatus est post lapfum, esse partem Maledictionis istius, quam Ipfi, posterisque lpsius denunciavit. Gen. 3 17, 18. sicut & Terræ sterilitatem à Caino colendæ, quam ei postea comminatus est, in vindictam Fratricidii. Gen. 4. 12. Utcunque ergo concedamus, spinas & tribulos, ab origine Creationis è Terra productos suisse, & è Seminibus

natur

nos I

novu

dum

4. 2

it in

appe

tix,

tran

Don

part

num

fimi

Pet.

attu

nerr

qua

fti

effic

Chi

Pet

am

3.

da

tia

Inf

pec

tat

Gu

nu

ti

in

de

Seminibus suis, una cum cæteris vegetabilibus, in perpetuum producendos, (ut certe suos usus habent, hominibus non ignotos) haud tamen dissitendum est, eos & suisse & esse, tam maledictionis divinæ diros essectus, quam genuinos Terræ Fructus, si nimiam Illorum copiam spectemns, variasque noxas Graminibus, Herbis, & Segetibus illatas, quibus obrutis, atque suffocatis, Agricolarum labores irritos reddunt, Tellurique cultissimæ steri-

litatem inducunt.

6. 84. Tertio; de peccato Originali, multum adversa docent Fidei Catholicæ. Originale vero dictum est, tum quod à primo Homine suam originem traxerit, tum quod Unicuique nostrum ab ipfa origine connatum sit. Consistit autem, partim in carentia Justitiæ istius Originalis, quæ Adamo concreata est; partim, in pravitate ista morbosa vitiatæ Naturæ, quam ab Ipso derivamus, & qua, tum aversi reddimur à Bono, tum ad malum pioclives; eaque de Caufa, in Satanæ Regno constituti, & æternæ Damnationi obnoxii. At Sociniani hæc Omnia pro Fabulis inanibus habent, atque irritis humani Ingenii Commentis. Nam Primo Socipus dicit , Non fuisse in primo Homine Justitiam istam originalem; ac proinde, originale Peccatum non consistere in istius Justitia carentia, qua fiat , ut Homo naturaliter, nisi Dei Gratia superveniente juvetur , nihil nisi errare possit , id est , contra Dei legem committere. Prælect: cap. 4. At è contra, Chri-Itus expresse dicit, nos denuo, sive desuper nasci debere, & ex Aqua atque Spiritu regenerari, ut idonei reddamur ad introeundum in Regnum Dei. Item, Quod, quicquid ex Carne natum est, Caro sit; Illud vero solum Spiritus sit, quod ex Spiritu natum

patum est. Jo. 3. 3, 56. Apostolus vero affirmat, nos renovari debere in Spiritu Mentis nostræ, & novum Hominem induere, qui creatus est, secundum Deum, in Justitia & Sanctitate vera. Eph. 4. 23, 24. & cum alibi, dum Collationem instituit inter legem Mosaicam, & Christi Evangelium, appellasset Hoc, Ministerium Spiritus, atque Justitix, hæc subinfert sc. nos in Imaginem Domini transformari, à Gloria in Gloriam, sicut à Spiritu Domini. 2, Cor. 3. ult. Petrus item afferit, nos participes fieri divinæ naturæ, virtute Promissionum Evangelicarum, cum ex ista Corruptione evasimus, quæ est in mundo per concupiscentiam. 2. Pet. 1. 4. Hæc autem, & Alia plura, quæ prius attulimus, quid Aliud fignificant, quam privationem originalis Justitiæ, nobis omnibus connatam; quam idcirco restaurari oportet per Gratiam Chrifti in Evangelio oblatam; ut hoc modo capaces eshciamur intrandi in Regnum Cœlorum,dum eidem Christo conformes efficimur in Gratia, quem hic idem Petrus, Sancti illius & Justi Titulo, alibi infignire amat, fc. in Concione sua ad Judzos habita. Act. 3. 14. Secudo; Naturam humanam, per primum Adami peccatum nullatenus corruptam fuise atque vitiatam. Vid. Smalc. cont. Frantz. disp. 2. Oftor. Instit. cap. 2. Socious quoque affirmat — Ex peccato illo primo Parentis, nullam labem aut pravitatem universo humano Generi necessario ingenitam esse, sve inflictam quodammodo fuisse. Prælect. cap. 4. Catech. item Rac. hæc habet - Peccatum originis nullum prorsus est; quare nec liberum Arbitrium vitiare potuit --- Lapsum vero Adami ipsi Ipsiusve posteris, in Panam irrogatum fuisse (sc. ad naturam ipsorum depravandam) nec Scriptura docet, uti supra expoluimus

Juimus; & Deum illum, qui omnis aquitatis Fons eff. incredibile prorsus est Id facere voluisse. Cap. 10. p. 195. Et sane minime mirum est, Hoc ab illis nega. ri,qui negant ipfius Adami Naturam per illud fuum peccatum ullatenus vitiatam fuisse. At è contra, præ. ter locas. Scripturæ antehac à nobis allata, quæ hunc Morbum, vitiumque Naturæ corruptæ fatis indicant, & Remedii necessitatem simul ostendunt, non abs Re erit & alia quædam afferre, quæ in libro Jobi occurrunt; viz. Quomodo potest Homo justificari apud Deum? aut quomodo ille purus esse potest, qui ex muiere natus est? lob. 25. 4. Quis potest educere mundum ex immundo? ne unus quidem, cap. 14. 4. ubi loquitur Jobus de Homine in Genere, & indefinite, quicunque sc. ex muliere natus est; ut patet v. 1. vet. lat quæ & vulgata versio dicitur, sic explicat - Quis potest facere mundum de immundo conceptum semine? nonne Tu qui folus es? Sept. vero Interp. fic - Quis purus erit à Sordibus? Ne unus quidem, etsi unus dies fit vita ejus super Terram. Atque iterum in eodem libro legimus -Quid est Homo, ut mundus sit? & natus ex muliere, ut Justus sit? Ecce in Sanctis fuis fiduciam non ponit; imo, Cæli non funt mundi in conspectu ejus. Quanto magis abominabilis, & putidus est Homo, qui imbibit Iniquitatem, nt Aquam? Cap: 15. 14. 16. Quinimo, Hoc idem ab ethnicis agnoscitur, ut quid experientia compertum, etsi quoad Causam ignotum. Quod vel Illud Horatii oftendit --- Vitiis nemo fine nascitur, optimus ille est, Qui minimis urgetur -Neque hoc naturæ humanæ vitium ulla ratione Deo imputandom est, ( ut Sociniani invidiose objiciunt ) sed primis Parentibus. Deus enim nullius Mali Author eft

que prin mut tegr tian

eft,

tian

fteri

us I

fulæ

eft,

ta e

Dei

dele

ftha

Hon istor

tame esseejus lo m

ullan lunta tueri cum

pam Sic appe

men fe re eft. sed isti Parentes nostri, ex suo peccato Gratiam Dei perdiderunt, tum pro fe, tum pro posteris suis, qua Rectrice Animæ sublata omnes Illius Facultates multum debilitatæ funt, atque confulæ, harmonia pulcherrima in Discordiam versa est, Ordo perturbatus, & Rebellio Affectuum excitata est contra sanæ Rationis dictata, denique Imago Dei Homini primitus impressa, si minus in totum deleta, faltem valde deformata est; adeo ut pofhac Adamus Sethum genuisse dicatur (reliquamque proinde Sobolem ) non juxta Imaginem Dei primævam, sed suam Ipsius, hoc pacto sædatam, mutilamque & primigenia Pulchritudine atque Integritate omnino destitutam. Tertio; Concupiscentiam, five proclivitatem ad peccandum, ( in qua partim confistit peccatum originis) in omnibus. Hominibus naturaliter non esle, neque Hominum istorum, quibus inest peccatum, proprie dici posse. Sic enim Socinus - De mala illa Cupiditate & ad peccandum pronitate, licet in plerisque sit, non tamen affirmare possumus, eam in Omnibus prorfus esse -- Cum ad Culpam constituendam propria voluntas ejus, qui in Culpa futurus sit, omnino requiratnr, nullo modo videtur dici posse, in Homine dum nascitur, ullam Culpam locum habere posse, cum Is propria voluntatis tene nullum usum habeat, nec antea habere potuerit --- Cupiditas ista, & ad peccandum Pronitas, cum conjunctam secum Hominis ipsius, in quo est, Culpam non habeat, ejus peccatum proprie dici non potest. sic ille, Prælect. cap 4. At è contra, Apostolus appellat hanc Concupifcentiam, five proclivitatem ad peccandum, peccatum in fe habitans, & legem membrorum militantem adversus legem mentis, & fe reddentem Captivum legi peccati. Rom. 7. 17,

18, 23. & agnoscit Eandem, non solum remanere, fed & vires suas in Piis atque Regenitis subinde exerere, contra S. Spiritus motiones, ut agere non possint quod maxime vellent. Gal. 5. 17. Constat item, irregularem hanc Concupiscentiam, qua Genus humanum, ut olim, sic & nunc Dierum, adeo proclive redditur ad peccandum, non fuisse in prin is Parentibus ante lapfum (neque enim constiterat cum ista Dei Imagine, juxta quam creati erant) fed per, & post lapium, originem suam cepisse, & ab eo tempore totum Genus humanum pervalisse. ut fontem quendam five Fomitem omnis actualis peccati, quod exinde ab Hominibus admissum est. Ita Jacobus - Unusquisque tentatur, cum à propria Concupiscentia abstrahitur, & inescatur Deinde Concupiscentia, cum conceperit, parit peccatum; Peccatum vero, cum confummatum fuerit, parit mortem. Cap: 1. 14, 15. Paulus demum affirmat, hanc Concupiscentiam ( quam ogovnua ouexis vocat. Rom. 8.7.) esse Inimicitiam erga Deum, quia non subjicitur legi Dei, neque subjici potest. Quamvis ergo non imputetur piis atque Regenitis in peccatum, quoties pravis Ipsius motibus non confentiunt, ex se tamen, & sua natura peccatum est, in quantum legi Dei adversatur. Peccatum enim nihil aliud est, quam Avonia, id est, Aversio seu Discrepantia à lege Dei, Joanne Apostolo definiente. 1 Epist. cap. 3. v. 4. Quarto; Pronitatem ad peccandum, que in humano Genere hodie conspicitur, non à primo illo Peccato, seu ab illo primi hominis peccandi Actu, statim exortam fuisse, sed continuatis post illud Peccatum peccandi Actibus, peccandi Habitum Homines paulatim contraxise, seque ipsos corrupiffe, atque ita Corruptionis semina per Propagationem ad

ad Po

fto:

&

Scr

tell

pet

lun

ign

nit

tan ite

nur bar

pro

run

ext

ctai

fpii

Co

exp

bet

Ctai

ver

Inde

alio

ten

Qui

pec

Soc

vel

ver

conf

futa

ad posteros transmisisse. Ita Socinus in lib. Quod Regn. Pol. Cap 5. & Prælect. Cap. 4. Huic fuffragantur Oftor. Inftit. Cap. 34. Smalc. cont. Frantz. Difp. 2. & Catech: Rac. Cap. 10 At è contra, præter loca Scripturæ prius adducta, experientia quotidiana testatur, etiam Pueros, ante habitum peccandi repetitis Actibus contractum, esse pronos ad malum, refractarios autem & indociles, ineptos &. ignavos, ad Boni Disciplinam atque Praxin; monitis frequentibus, exemplisque pulcherrimis ad imitandum propositis, frustra obstantibus. Constat item, homines non indifferenter fe habere ad Bonum & malum, qualiter fe primi Parentes habebant in statu Innocentiæ, fed ad malum multo proniores esle; que pronitas in Actum peccati erumpere parata est, quoties à Tentatione congrua extrinsecus solicitatur. Denique, Ratio nobis dictat, vitiolos Animi Habitus, qui morbi quidam spirituales sunt, haud natos esse, instar morborum Corporis, à Parentibus ex traduce derivari. Cui & experientia astipulatur, que non raro nobis exhibet Filios ad virium admodum proclives, è spechatissimæ virtutis parentibus prognatos; & exadverlo, è Parentibus vitiolissimis Filios probatissimæ Indolis, bonæ Disciplinæ capacissimos, & (si ad alios plerosque conferantur) ad omnigenam virtutem comparandam quasi factos, seu potius natos. Quinto; Congenitam pravitatem, seu pronitatem ad peccandum in Hominibus, non effe Petcatum; etsi Socinus non simpliciter neget, eam vel nobis inesse, vel in nos propagari. Prælect. cap. 4. Rationem vero suæ Assertionis hanc affert, Quod ad Culpam constituendam, propria voluntas ejus, qui in Culpa futurus est, omnino requiratur; at ista congenita pronitas

pronitas ad peccandum, quæ in Infantibus esse dieitur, de propria illorum voluntate nihil partici. pat, quam in Actum non exerunt, neque exerere possiunt. At è contia, licet hæc pronitas feu pravitas, non sit actuale Infantis modo geniti peccatum, peccatum tamen fat proprie dici potest. tum quia adverfatur legi divinæ; tum quia est quid Deo displicens; tum quia ex natura sua est quid malum; non autem malum Pœnæ, ac proinde malum Culpæ. Quid? quod Sacrificium in lege Mofaica præscribatur etiam pro peccato Ignorantia, quod tamen involuntarium est. Levit. 5. 2. 6. sed de hoc prius. Sexto, Pænam peccati Adamitici (fc. mortem) fine peccati istius Reatu, in posteros transiisse. Sic enim Soc. de servat. part. 3. cap. 8. Tametsi omnes ab Adamo prognati, morti perpetua sint obnoxii, id non ideo fit, quod ipsis Adami Delictum imputetur, sed quia ab eo progeniti sunt, qui morti perpetue divino decreto fuit addictus, atque ita non propter peccati Imputationem, sed propter Generis propagationem id illis contingit. At huic Socini Affertioni refragatur, & Scriptura, & Ratio. Apostolus enim diferte afferit, Mortem in omnes Homines pervasisse per Adami peccatum, 50 &, in quo, seu eo quod, omnes peccaverunt; nam utrovis modo hanc particulam interpretemur, necesse est ut fateam ur, ex fenfu Apostoli mortem ea de causa irrogatam fuisse Generi humano, eo quod istud Adami peccatum cunctis Hominibus fuerit imputatum. Rom. 5. 12. Ratio quoque astipulatur, que docet, neminem Pæne subjacere posse, qui non sit reus Culpæ; cum Reatus; nihil aliud fit, quam obligatio ad Fænam. Justitia Dei Idem postulat. Septimo; Infantes nondum per Baptismum regenitos, & in Ecclesiam

conti Que 7. 1. ut n

clesi

Sané esse lucis non

fanction fanction

Sance I T est, file verb

fub E Matt & G eoder

go p & m nicie re ju muni

quæ plect cum Illori clesiam admissos ( adeoque peccati originalis adhuc reos) regno Dei exclusos non esse. Ita Czechovicius contra Pædobaptistas. Rationem hanc affert Quod liberi Christianorum vocentur lancti. 1. Cor. 7. 14. At contrarium Christus asserit. 10. 3. 3, 5, 6. ut modo oftendimus. Apostolus item, cum affirmat, nos esse natura Filios iiæ. Eph. 2. 3. Cum igitur idem Apoitolus dicit, liberos Christianorum esse Sanctos; vel cum Tertuiliano dicendum est, eos elle Designatos Sanctitatis, & per hoc, etiam saluis, ex institutionis disciplina. Vel esse legitimos. non spurios, licet ex altero Parente infideli prognatos. Sic enim Apostolus alibi utitur hac voce fanctificandi, cum de Eduliis loquens afferit, omnem Dei Creaturam esse bonam nihilque rejiciendum. i cum Gratiarum actione fumatur, apialeru vae, Sanctificatur enim, inquit, per verbum Dei & preces. 1 Tim. 4. 4, 5. ubi per Sanctificari, intelligendum est, fieri esu licitam, sive legitimi usus; nimirum per verbum Dei quod omnium eduliorum ufum, Nobis fub Evangelio libere & indifferenter concedit; (comp. Matt: 15.11.)& per preces ad Deum Creatorem, cui & Gratias agere oportet, quia præbuit; & ab eodem petere, ut quæsic præbuit, sumentibus prosint. §. 85. Ex hoc Dogmatum Socinianorum Catalogo plus fatis patet, quam adversa fint, & Fidei, & moribus Ecclesiæ Catholicæ; quantamque per-

& moribus Ecclesæ Catholicæ; quantamque perniciem afferant Pietati Christianæ, adeo ut sufficere jure videatur, ad Fideles cont a Illorum virus
muniendos vel ea recensuisse. At plura occurrunt,
quæ merito, nos absterrere possunt ab iiscem amplectendis; Philautia & Arrogantia Defensorum,
cum summo Aliorum contemptu conjuncta, qui se
llorum conatibus opponunt; derisso Fidei antiquæ

Blasphemii;

Blasphemiis comitata, veterum despectus ac ludibria non fine Calumniis & mendaciis; Ecclefiæ Catholicæ Authoritas fede conculcata, & Contumeliis onerata; Contradictiones, & effugia miserrima, cum arctius premereutur ab Adverfariis; zelus hypocrifin fapiens, pro Christo, & veritate Evangelii, vitæque (hristianæ fanctitate, cum interim hæc omnia pro viribus corrumpant atque destruant; obstinatio animi & Contumacia fumma in erroribus propugnandis, fictæ demum excufationes, & Tergiversationes haud ingenuæ, in Dogmatibus suis proponendis, cum ad rationem de ils reddendam legitime poscebantur. Hæc vitia Socini Sociorumque ipsius fatis ex antedictis innotescunt; unde instantias quasdam excerpere fas fit; quibus & alias aliquas adjiciam, ad hoc idem plenius, clariusque demonstrandum. Nam primo, Socinus nullum prorfus in vivis Magistrum agnoscere dignatur, qui eum docere potuerit; in tractatu fuo de Magistratu, quem contra Palæologum scripfit; neque aliquem omnino in universa Theologia, ( quam fere totam innovando corrupit ) prater La. lium Patrnum pridem defunctum, à quo pancula quedam conscripta se accepisse fatetur, aliaque plura breviter annotata. Ep. ad Squarcial. Idem Fr. Puccium conterraneum suum, virum nobilem ac doctum, ut ipse fatetur, acriter perstringit, quod multum suis opinionibus fiderit atque tribuerit movamque quandam Theologiam condiderit. Epist. ad Dudithium. p. 497. Col. 2. Tom. 1. Cum nemo non videat, quam infigniter ipse istins Criminis reus fuerit, quod Puccio tam fidenter imputat. Idem fatetur, fe Scholasticam Theologiam nunquam attigisse, & pleraque sua scripta composuisse, cum nondum Arti Dialectica ullam operam dediffet ; levissime, & omni Praceptore destitutum?

perportio, haud hend ille, i

im,

Dogumano plari Cur tanquelt?

scilic genic tari, famæ jure

retur
rum,
provo
pace

pace falsi nises stola

quam corun hucu lum

tem vos 1

vinis

um, bonarum artium litterarumque studiis operam impendisse; & florentissimos atatis sua Annos, 12. sc. perpetuos, ab Anno viz. 23. ad An. 35. in Patria otio, & partim in Aula, perdidisse; atque adeo haud mirandum esse, si in suis scriptis multa deprehendantur, minus recte tradita & conclusa. Hæc ille, in Ep. ad virum excell. N. N. quam paulo ante obitum conscripsit. Cur ergo tanto zelo & ardore Dogmata sua, ubicunque commoratus est, scripto mandavit, excudi curavit, & scriptorum exemplaria per omnes Terras studio tanto distraxit ? Cur ea Discipulis suis tam vehementer inculcavit.& tanguam indubie vera Cun tis persuadere conatus est? Cur non ea ad examen revocavit, quæ fatetur se minus recte tradidisse? Cur non correxit? Scilicet fastidivit hoc Socious, ut tam excelso Ingenio prorfus indignum; veritatem maluit periclitari, quam Palinodiam canere; Fideique potius, quam fame, facere jacturam. Idem in eadem Epistola, jure metuens ne ob istiusmodi scripta reprehenderetur, hac ratione se purgat, quod yel Justu eorum, quibus parendum sibi erat; vel Adversariorum provocatione, ad scribendum compulsus fuerit. At pace Socini, hæc excufatio Crimen ipfius auget, cum falsi comperta sit, & illius Hypocrisin aperte manisestet. Eandem tamen antehac reddiderat in Epistola ad Martinum Vadovitam, ubi affirmat, se nunquam, nisi plane provocatum ac lacessitum, vel Amicorum ac fratrum Precibus & Justis coactum, aliquid bucusque scripsisse, sua autem sponte nihil. Imo, nullum inveniri posse inter omnes, quibuscum familiaritatem habuit, ex quo in Polonia commoratus sit per Anvos 19. cum quo vel Disputationem ullam de Rebus Divinis instituerit; nedum egerit cum aliquibus, ut sententiis

qua

pift

mu

fe j

ftor

is i

oru

nio

nov

lius

гес

nun

rit,

iplo

min

quil

hæfi

tral

fefe

Cor

got

trio

mic

cor

am

fuis

ex /

cen

eaqu

ac t

ret.

dur

anti

5

tentiis eorum de Religione abjectis, sua ipsius susciperent. Cæterum, contrarium clare patet ex Epistola Squarcia. lupi ad ipsum, qui cum eo familiarissime vixit, ut. pote Concivis, & exilii comes. Hic enim illum ibi unice, at ferio redarguit, quod Palaologum, Ho. minem gravissimum, ultro lacessiverst, neque secum disputantem, nec contra se, nec de se, nec contra iplius proximos. Merito igitur, inquit, fulpicaris, ne Temeritatis te accuset Græcus, cum, ut fateris, falcem inferas in alienam messem. Ibidem quoque eum reprehendit, quod non folum disputare soleret cum aliter fentientibus, sed & fervide nimis, atque clamose - Scio, ait, non suspicor, immodicum esse Animi tui Estum in Disputatione. Quoties volui Te admonere disputantem, vel de levi jurgantem, & Clamoribus maximis omnia perturbantem? Quod autem hujusmodi Disputationes suerint de rebus ad Religionem spectantibus, satis constat ex Socini Responso ad eandem Epistolam - Immodicum in Disputatione aftum meum effe affirmas - fed, cum compertissimum habeam, Alios adhuc multis in erroribus versari, ex quibus Deus Bonitate sua me penitus extraxerit; cumque, prater animi summam quandam Ingenuitatem (sit mihi fas de meipso hoc pradicare ) quam mihi natura indidit, Deus Pietatem aliquam Cordi meo inseverit; nulla ratione sieri potest, ut sepissime, cum acitur de Religione, à ceteris non aperte dissentiam, sententiamque meam arcte retineam, sive in ipsis Dogmatibus, sive in Dogmatum Probationibus, five in Divinarum literarum Interpretationibus, sive in veritatis patefacienda via atque ratione, sive quacunque alia de Re, ubi de Dei, Christique Gloria, & animaram salute agatur. In reliquis enim facile comiveo, & alis affentiri videor. Sic ille. Et

quamvis in eadem sua Apologetica ad Vadovitam Epiltola, de pacifico suo Ingenio, moribusque à tumultu ciendo, feditioneve fovenda alienis, multum se jactet, satis tamen apparet, tum ex vitæ ipsius historiola, ab equite Polono conscripta; tum ex suis ipsius Epistolis, quod sicut varias Anti-Trinitariorum fectas in unum collegerit, & fingularum Opiniones (quotquot in tanta Diversitate poterat ) in novum quoddam Systema consarcinaverit (eo facilius, quo pleræque ex iis negativæ erant, & Fidei receptæ eversivæ) ita se quoque Cunctorum Patronum, pugilemque strenuum & exercitatum ostentaverit, semper paratum ad Certamen ineundum cum iplorum Adversariis, cujuscunque Generis aut nominis essent; quod item Quæstiones & Dubia, de quibus crebro interpellabatur, solvere studuerit; hæsitantes confirmare, recedentes ad se denuo attrahere, imperitioribus consulere, synodos ipsorum sese consulentes dirigere, iisque instar moderatoris Confilio suo præesse; denique omnia sectæ suæ negotia, quæ ad Religionem spectabant, pro arbitrio suo administrare. Hec omnia patent ex Polemicis ipfius operibus, & ex Epistolis ipsius & amicorum invicem missis.

§. 86. Eandem quoque Philautiam & arrogantiam, quam in scriptis suis demonstrat, Discipulis suis persuadet, dum unumquemque facit S. Scriptura ex suo ipsus sensu Interpretem, Controversiarum judicem, & Dogmatum sibi placentium Cooptatorem; eaque qua sibi sic arrident, pro veris illos admittere vult, actenere, licet universus Terrarum orbis in alia omnia int. Ep. 3. ad Dudith. Atque alibi, minine attendendum vult, quid alii Homines doceant, sentiantve, vel antehac docuerint aut senserint, quicunque illi tandem,

An

vol

69

null

nib

ade

tati

ver

cept

nih

bui

gua

ad

vel

ean

fuai

laud

tem

git.

ejuf

ai

bet

iifd

con

que

tur

pag

mo

Epi

furg

fuui

Tes

Joan

aut quotcunque sint , aut fuerint. Sic ille, De Ecclesia p. 344. Eadem vitia in Vorstio ilius Discipulo olim notavit Seren. R. noster Jacobus, ubi animadvertit, illum novo isto nomine puri putique Evangelici mirifice g'oriari; damnare Argumenta, que vel à Patribus, vel à recentionibus Theologis, pro aterna Chri-Sti generatione afferuntur, ut fallacia aut frivola; & sibi uni arrogare laudem veritatis afferta; his enim verbis utitur, de suis opinionibus loquens -- Neque plures uno aliquo semper hic ditiores sunt, nec numero plures, uni alicui singulare quicquam invadeant. Ubi fe prorfus eximit à Judicio Synodico Pastorum Ecclesiæ, cum dicere paratus sit, quoties abiis erroris alicujus arguitur, nihil est vobis in me Juris. quia Ego singulare quiddam supra vos omnes babeo. Idem ibidem, cum probe nosset, certas credendi loquendique formulas, de Fidei nostræ mysteriis, per Confequentias è S. literis jam olim fuisse ab Ecclesia stabilitas, Ecclesiam non vult agnoscere eorum, qui ipsi objecti sunt, errorum Arbitrandum negat Se Fidem suam ulli humana Authoritati alligare velle, seque, humanas Decisiones à Divinis mysteriis satis scrupulose segregare. Quam procaciter & immodeste Censuram svam fert Socinus, ne dicam impie, de Interdicto fanguinis edendi, quod Deus dedit cunctis Noachi posteris statim à Diluvio; quod item Ecclesiis Gentilium denuo observandum imponitur ab Apostolis, in Synodo Jerosolymitana; & ab eo Tempore obtinuit, per multas Annorum Centurias, in Ecclesia Catholica. Cum enim Christophorus Morstinus, illius assinis objiceret, sibi videri, quod Interdictum istud adhuc valere oporteret, quia Deus prohibuit esum sanguinis sub lege, propter istiusmodi Rationem, quæ in perpetuum valebat, viz. quia vita Animalis

Animalis (de mortuo loquens) esset in sanguine; Socinus ita reponit - Mi Affinis, hoc est quod mihi volui: Deum sui illius Interdicti causam attulisse, quam h quie paulo diligentius consideret, agnoscet illam, aut nullam effe, aut infirmissimam. Id quod sapientissime nihilominus Deus fecit, ut cum ejus Populus ipsumque adeo Genus humanum adultius effet factum, & exercitatiores haberet sensus ad cognoscendum, quanam revera sint Divina, & in perpetuum permansura pracepta; vel ex caufa ista interdicendi esus sanguinis, que nihil folidi habet, agnosceret interdictum istud non debuisse esse perpetuum, utpote, quod non aliunde pendeat, quam à mera & fola Dei voluntate. Sic ille, Epist. 5. ad Chr. Morstinum. p. 458. Col. 1. Quibus in verbis vel fapientiam Divinam plane ludibrio habet, cum cam arguit infirmissimæ Rationis allatæ ad legem fuam stabiliendam, dum interim eam agnoscere & laudare simulat; vel suz saltem Rationis infirmitatem ostendit, dum Contradictoria Deo simul affingit. Porro, haud migum est, Illum Ecclesiam Dei, ejusque Doctores nihili facere, qui causam Interdidi ab ipso Deo legislatore allatam, pro nulla habet, aut nullius valoris; aut si Dogmata Fidei ab issdem communiter asserta, cavillis & calumniis, convitiis & blasphemiis incessat. Siguidem ille, ejusque Socii hoc modo se gerunt. Cum Socinus urgetur Authoritate Clementis Romani, Dionysii Areopagitæ, & Ignatii; respondet, Fabula! Ad Testimomonium Hieronymi, quod S. Joannes rogatus ab Afiæ Episcopis, adversus Ebionis & Cerinthi Dogma conlurgens (quod Christum Deum verum esse negabat) fuum scripsit Evangelium; sic respondet Hieronymi Testimonio, qui trecentis circiter Annis post scriptum à Joanne Evangelium extitit, nullo modo hac in Re standum

Alia

ftola

Patr

Inter

fane

desti

Laci

docel

tyran

temn

Den

Laci

prid

hum

genie Trib

nerat

omn

um a

fuam polit

naffe

lumo

fidiff

dicer

Fide

liter:

gia 1

in fla

aver

fi me

cept

dum est; presertim, cum ejus quodammodo causa agatur. Relp. ad 7. Affert. Pofnan. Quali Hieronymus hoc Teitimonium non accepisset a majoribus suis; aut quasi Dogma istud, cui Testimonium fert, esset ipfius privata sententia, & non Communis Eccle fiæ Catholica. Ibidem fatetur, Eusebium allerere, Joannem, in suo Evangelico, à Christi Divinitate exorium effe. Ad quod respondet, verum, id ex suo sensu dicit. S.S. Trinitatis Dogma, quandoq; humanum; quandoque Antichristi Commentum appellat, tempos re Justini Martyris inventum; & Symboli Niceni Authoritatem fcommate excipit, ut nihil omnino vakntem - Egregia, inquit, probatio, cum adeam (ic. Trinitatem ) ex parte confirmandam Nicenum Symbolum afferatur, quod ducentis circiter ac fexagiata, post Apostolorum Christi Tempora, annis compositum fuit. Nempe, cum jam divina veritas, que ipforum Apostolorum Tempore nonnihil contaminari caperat, magna ex parte, non paucis doctis, pissque viris frustra renitentibus, fadata ac corrupta fuisset. Sie ille, Animady. in Affert. 10. Posnan. Atque alibi, Andr. Dudithius fymbolum hoc eum Athanasiano, & Patribus Fidem illic traditam propugnantibus, calamo procaci insectatur, in Epist. ad Jo. Lasicium equitem Polonum --- Non fum jocatus, inquit, Lasici, Sed serio admodum professus sum Confessiones illius formulam, qua Athanasii nomine circumfertur ( quam non ab Athanasio, sed ab otioso potius aliquo Monacho fuisse scriptam Camerarius noster opinatur ) itemque Nicenum illud Symbolum, non effe S. Literis, & Christiana Pietati consentaneum, sed ex humano sensu, & Spinosis quibusdam frigidorum Sophistarum argutiis depromptum. Oper: Soc. p. 510. & postea -- Audi Augustinum tuum, Trinitatis istius vestra Architectum. Alia

Alia plura non lubet referre, quæ iu eadem epistola fastidiole profert contra Authoritatem S-Patrum, Conciliorum, & totius Ecclesiæ Catholicæ. Inter hæc tamen, ne Arrogantiæ argueretur (ut fane jure merebatur ) summum humilitatis ac modestiæ studium ibidem præ se fert, dum ita monet Lacifium fuum --- Sume in manus facros libros. Illi Te docebunt, quid sequi, quid fugere debeas. Cave autom, tyramicum, & minis alta sapientem, & humilia omnia contemnentem Animum, ad lectionem adferas. Superbis Deus resistit. At cur ipse respuit Consilium, quod Lacisiosuo dat; sensumque suum ab Ecclesia jampridem damnatum Fidei Catholicæ præfert? Cur humiles Fidei Discipulos contemnit, dum suo Ingenio Fidit, & se factuose erigit contra Ecclesia Tribunal, ab ipio Christo erectum, matrisque veneranda dictata pro nihilo ducit? Nam & alibi, Confensum veteris Ecclesiæ contemptim rejicit, ut nihil omnino valentem; &fidenter negat, Trinitatis myfterium ab Apostolis unquam agnitum fuisse, aut a tota illa orthodoxa Eccletia. Quasi vetus Ecclesia Fidem ham ab Apostolis non accepisset, instar facri Depoliti non conservasset, eamque strenue non propugnasset contra Infideles & Hæreticos. Istiusmodi calumniis Ecclesiam istam primævam, Apostolicam, fidiffimamque fimplicis Fidei Cuftodem, atque vindicem, onerare folent; & ut fibi folis arrogent Fidem orthodoxam, Ecclesiam vere Christianam, literarumque S. Interpretationem ad mise rima effugia se conferre coguntur; instar Malesicorum, qui in flagitiis deprehensi, omne legitimum Tribun il aversantur; ut qui probe norunt, se causa casuros, fi modo Factorum fuorum examen juxta leges receptas instituatur.

veri

in to

clyp

ber

nor

legi

Há

Supp

qui

po

lem

ran

po

ext

po

pet

te

D

qui

fto

rit

RH

af

in

re

Ce

tH

en

Sa

3

§. 87. Ita Socinus, ejusque Discipuli se gerunt in hoc Fidei negotio. Symbola omnia antiqua, A. postolici illius Interpretamenta, ut Formulas Fidei adulterinas , & spuria humani Ingenii Commenta , rejiciunt. Imo, decantatum illud Athanasii, haud verentur Satanasii Symbolum nuncupare. Eundem A. thanasium, una cum Augustino, Fidei de Triniate primos Authores five Architectos appellant; Illum, in Ecclesia Graca; Hunc, in Latina. Quasi explicare Fidem receptam, sit idem quod de novo condere; aut superstruere, quod fundamenta jacere : aut quasi utraque Ecclesia illos tanti fecisset, & utriusque scripta tam honorifice suscepisset, si modo in Fide innovassent, & Doctrinam ab Apostolis olim receptam Figmentis suis corrupissent. Parum referre dicunt, de Ecclesia, ejusque Signis quarere, quanam illa sit, ad quam nos conferre oporteat, ad veritatem discendam, salutemque comparandam! & quoniodo dignosci possit ab Hæreticorum & Schismaticorum Conventibus. Unicuique satis effe, sese ad Scripturas conferre, ex quibus solis veritas salutaris petenda est. Bene quidem, si ad Analogiam Fidei antiquitus re ceptæ eas interpretarentur; cæteraque adjumenta adhibere dignarentur, quibus Pii & modesti uti solent, & quæ ad genuinum illarum sensum rite eliciendum valde conducunt. At Hi ex adverso, ad illas legendas accedere folent, sectæ suæ Dogmatibus non folum prius instructi sed & penitus imbuti; ita ut Jensus genuinos & simplices non eliciant è cripturis, sed suos illuc afferant, & Scripturis affingant; nec Dogmata fua ad illarum examen referant, fed illaru verba in sententiam suis Dogmatibus faventem pervertant atque detorqueant. Negat Socinus, Ecclesiam aliquam Christi visibilem, in perpetuum existere debere, aut Spiritu veritatis 1

veritatis Pastoribus illius à Christo promissum. Eam enim in totum deficere posse existimat, & revera ingentem Eclypsim passam fuisse, proximo post Apostolos Seculo.Celeberrimos veteris Ecclesiæ Doctores, modo, ut Igporantia plusquam puerilis reos arguit; modo sacrilega perfidia in veritate per malitiam supprimenda, & Haresis notam inurendo omnibus iis, qui veritatem ita suppressam in Jus pristinum vindicare studebant. Siquidem, in Præf. ad Solut. 30. Scrup. p. 327. Propositionem hanc expresse negat, Quod necesse sit Jemper extare aliquam visibilem Ecclesiam, que pkram Doctrinam de Deo, Filioque ejus retineat. & postea, Resp. ad stum. Non est necessarium, aliquam extitisse isto Tempore (sc. seculo primitivo post Apostolos) veram Ecclesia faciem neque enim eam perpetuo extituram, usquam revera pradictum, aut absolute promiffum eft. & Resp. ad 7. Ifta Christi verb , Dic Ecclesia, tunc locum habere censet, cum is de quo loquitur, fuerit in aliqua Ecclesia visibili. Chrifo voluntas erat, inquit, ut Ecclefia existeret; atque illi cura erat ut Apostolorum opera colligeretur, non tumen sequitur, quin præ Hominum malitia sieri potuerit, ut aliquando, idque per longissimum Tempus, nulla visibilis Ecclesia extiterit. Idem, Resp. ad 2. affirmat, Promissum Christi de Spiritu Sancto, qui instar Ducis nobis prairet, & doceret omnem veritatem. Jo. 16. 13. non ad alios, prater Apostolos, spectare; aut si ad alios, solummodo ad veros ipsorum successores, quos necessario extituros fuisse, nusquam scriptum esse arbitratur; neque id de alia veritate accipiendum esse, quam de ea que prorsus necessaria, est ad falutem.

§. 88. Cæterum, in Ep. ad Squarcialupum. pag. 362. quam petulanti Cenfura ferit splendidissima illa antiquioris

Ecclesiæ lumina, quati crassis Ignorantiæ tenebris obvoluta fuissent, & propemodum extincta - Quasi non jam reipsa, inquit, compertum sit, in its que ad Christianam Religionem attinent, Homines doctissimos, cosque numero pæne infinito, idque per multa secula, fædissime lapsos esse: eaque penitus ignorasse, que hodie Infantes ipsi recte norunt. Atque alibi Apoltasiam à Fide Apostolica imputare non veretur Ecclesiæ primitivæ, quod Hæreticos. Sui Antecessores sententia sua damparet - Quamvis, ait, Pauli Samosateni, & Photini atate, jam contraria sententia ab Ecclesia, hoc est, generatim ab iis, qui Jesu Christo nomen dederant, recepta fuisset; non tamen ea, que ab ipsis asserebatur, nova erat, quippe quam ipsius Christi Apostoli constanter docuissent. Unde etiam dubium non videtur, quin post ipsos Apostolos, aliquamdiu ea ab univerfali Ecclesia retenta fuerit. Sed neque Historias, nec scripta illius Temporis ulla habemus, nisi eorum, qui contrariam sententiam sunt secuti; quibus, quod ad Historiam attinet hac in Re, minime sidendum est; quique, cum tandem Principatum in Ecclesia obtinuerint, facile curare potuerunt, ne Adversariorum scrip. ta in Posterorum manus pervenirent. Hinc perspicuum est, de sententia illorum, qui Heretici ab ipsis sunt habiti, nibil posse statui, utrum sc. ea ab antiqua Ecclesia, necne, recepta fuerit. Nec mirum, si ea, licet olim passim recepta, iis tanguam. Auctoribus fuerit tributa, qui, posteaquam Hominum male doctorum culpa quodammodo exolevisset, illam instaurare sint aggressi. Quemadmodum atate nostra, nonnulla de Christiana Religione Sententia, qua jam pone exoleverant, Luthero, Zuinglio, & aliis quibusdam, tanquam auctoribus, attributa fint, qua tamen in ipfa universali Ecclesia quondam vigebant. Quod si libri & scriptores, unde hoc faci-

le in

clefi

te d

Pers

scrip

fave

nibu

fent

O .

quic

fra

eam

conf

Aut

effe,

lant

gia

adv Sup

Fide

tem

no,

liqu

bus.

cum

tent

tiof tho

tra Pop

abd

pul

pul

Ete

le intelligi potest, perinde invisi iis fuissent, qui in Ecclelia Dogmatum Sunt adepti, atque if fuerunt, quos ante diximus, non minus hoc, quam illud, incertum foret. Perissent enim ipsorum opera omnino ejusmodi quoque scripta. Sed quia plurima in illis sunt, que ipsis aperte favent, adec ut secundum ea scripta sententiam de omnibus Rebu, que hodic controversa sunt, ferre non recusent, ideirco ea sunt conservata, & communia ipsorum & Adversariorum arma quodammodo effecta. Verum. quicquid hoc loco adversus Authoritatem sententia nofra a Volano congestum fuerit, Satis Semper erit nobis. eam Divinis literis non modo non adversari, sed prorsus consentaneam esse, pra quibus humanam quantamlibet Authoritatem, vel ipso Volano Teste, nibili faciendam effe, fatis demonstratum est. Sic ille, Disp. contra Volanum. Tom. 2. p. 421. col. 2. Quæ Socini Apologia pro se, suoque Dogmate, non minus Rationi adversa est, quam Pietati & Charitati Christianæ. Supponit enim, Catholicam Ecclesiam descivisse à Fide, quam Apostoli constanter docuerant; eam autem retentam fuisse tantummodo à Paulo Samosateno, Photino, aliisque paucis, ipsorum Discipulis, reliquis omnibus veritatem Evangelicam oppugnantibus, illiusque vindices acerbissime persequentibus; cum tamen post Apostolorum obitum aliquamdiu retenta fuerit ab univerfali Ecclesia. Quo quid malitiofus aut abfurdius fingi potuit contra Ecclesiæ Catholicæ Pastores? Quasi omnes dedita opera, & contra Conscientiam apostatassent à Fide Apostolica, & Populum Christianum in eandem Apostasiam secum abduxissent, nemine refragante. Quis Christi Discipulus hoc voluisse eos putet? Quis Aristotelis Discipulus, eos hoc potuisse putet, si maxime voluissent? Etenim Religio vetat, ut illud credamus; nec minus Ratio

Ratio, ut hoc fieri posse credimus. Supponit item, cunctos illius ævi Historicos, veritatem Gestorum suppressiffe, & partibus favisse; reliquosque scripto. res, celeberrimi nominis in Eccletia, curasse, ne Adversariorum scripta in Posterorum manus pervenirent. Cum ex adverso satis constet, tum ex Historia Ecclesiastica, tum ex aliis ilius ævi monumentis, Acta atque Dogmata Hæreticorum accurate esse relata, singularum Hæresium originem atque progressim; Patronos ac fautores, quinam & quot fuerint; Disputationes habitas cum Catholicis (quarum pleræque adhuc extant) ubi Argumenta illorum cernere est, cum Responsis ad singula. Denique, ex veterum synodorum Actis, que unicuique fas est consulere, luculenter apparet, quanta fide atque diligentia, quanta moderatione & aquitate, Novatorum scripta, & sententiæ inde excerptæ, examinabantur, & cum Doctrina Catholica conferebantur; que non ante damnatæ funt, quam deprehenfæ fuerint, ex collatione sic instituta, contrariæ Fidei antiquitus receptæ, quam in majorum libris repererant, quamq; ipfi ab Apostolis primitus traditam accepissent. Quam alienum itaque à veritate est, nec minus à modestia, quod Socinus hic affirmat de Hæreticorum Doctrina; eam olim passim receptam fusse, fed cum Hominum male Doctorum culpa quodammodo exolevisset ( sic enim pro insigni sua modestia, appellat eximios Ecclesia Catholica Doctores) illis tributa fuerit tanquam primis Authoribus, qui tamen ipsam non de novo cuderunt, sed oppressam, & fere abolitam denuo instaurarunt. Cum autem ad hoc probandum, affert Instantiam ex Dostrina Reformatorum, quam Instituto suo valde congruam esse judicat, partim nihil veri in se habet, partim nihil

ad R ab ils arum in ve fcrip runt . moni fcript auter affere eluce fc ipt clefia ment Dogs norm verin fcrip tinun cis, iplor tame ticor & co libro afferi rum !

banti

in fec

Papa

Præc.

error

circo

veter

ad

ad Rem. Siquidem Doctrina ifta, quæ restituta est ab is Theologis, & communibus fuffragiis Ecclefiarum Reformatarum approbata, viguisse probatur in vetere Ecclesia Catholica, ex indubitatæ fidei scripto ibus, qui priscis istis Temporibus viguerunt, quorum Testimonia passim citantur in Harmonia Confessionum, & in Theologorum nostrorum scriptis, tum Dogmalicis, tum Folemicis. Hoc autem de sue sectæ Dogmatibus Socinus non audet asserce. Providentia enim Divina in hoc eximie elucet, quod, una cum S. Scripturæ voluminibus. scipta Patrum, acta Synodorum, Historicorum Ecclefialticorum libri, & fiqua alia vetuitoris ævi monumenta, confervata fint, quibuscum conferri possent Dogmata, Ritulque Ecclesiæ Romanæ, & ad eorum normam emendari, quacunque in reà Recto aberraverint. Et sane æquum est, idem quoque sentire de fcriptis veterum, ante Paulum Samofatenum, & Photinum; quæ tamen Socinus favisse vult istis Hæreticis, atque adeo per malitiam suppressa, ne contra iplorum Adversarios Testimonium ferrent; cum tamen Catholici ex majorum suorum scriptis, Hæreticorum istorum Dogmata novitatis arguere solerent, & corruptæ Fidei damnare. Cur non & S. Scripturæ libros ab iisdem quoque oppressos aut depravatos afferit, qui, ut ipse arbitratur, aperte savebant istotum Hereticorum Dostrinæ & Catholicæ adversabantur? At in confesso est apud omnes, hos neque in feculo isto primævo, neque postea sub Tyrannide Papatus, aut deletos fuisse, aut deprayatos, quamvis præcipua Argumenta, que contra Ecclesiæ Romanæ errores, & abufus faciunt, illinc deprompta fint. Idcirco, quamvis Pontificii appellent specie tenus ad veterum scripta, ut & ad S. Scripturas, pro Doctri-

ne fue vindiciis, haud tamen inde fequitur, Hec magis, quam Illas Doctrinæ suæ patrocinari, quic quid e centra Socino videtur, qui in Ipforum Scrip. tis parum aut nihil versatus est. Utcunque ergo hie afferat, quamplurima in veterum Scriptis aperte favere Pontificiis, adeo ut secundum ea Sententiam de omnibus Rebus, quæ hodie controverfæ funt ferre non recufent; atque alibi audacius affirmet, ex Pontificiorum Scriptis contra Lutheranos & Calvinianos fatis intelligi, quod fi præter S. Literas, Istorum Authoritati standum sit, nobis omnibus Caula cadendum esse; sc. Epist. 3. ad Matt. Radecium. fummam tamen fuam imperitiam in hoc prodit. Pontificii enim Theologi, ut fatis notum est, etsi multum deferre videantur Authoritati veterum, cum in genere loquuntur; quoties tamen ad particulares Controversias descenditur, que inter Illos & nostros agitantur, ubi paulo arctius premuntur Illorum Testimoniis, vel tergiversari solent vel ea aperte rejiciunt. Pariter fat liquet, Doctissimos quosque è nostris Theologis, præfertim Anglicanis, fidenter appellare ad veterum Ecclesiæ Doctorum Tribunal, ut Sententiam suam ferant de questionibus controversis, cui & acquiescere se velle testantur, quoties concordibus Susfragiis latam comperiunt. Quod vero demum opponit Volano, & Testimoniis ab eo congestis, sibi Satis ese, Juam Sententiam divinis literis non modo non adversari, sed prorsus consentaneam esse; pra quibus humanam quantamlibet Authoritatem, nihili fa-, ciendam effe, miserrimum effugium est, & ineptissima petitio Principii. Sic enim le Judicem constituit in fua ipfius Caufa, fuæque folius fectæ Sententiam vult elle consentaneam S. Scripturæ; Cunctorum autem

lescu præt præt præj que

Prindum precinon h

Fr. I

stum tasse negen Cum

fem,
merci
jungi
licis

Jesum p. 49 tione

nec ju hac i Ep. a Affirm

nihil à Pat sive m

voc. dis in ferere

necessa perio autem aliorum sensus rejicit quotcunque aut qualescunque suerint, ut alienos & erroneos; & sub prætextu Authoritatis divinæ, quæ omni humanæ præponenda est, suam occulte ingerit, & in utrius-

que locum doloie supponit.

§. 89. Cumque Idem alibi vehementer exagitet Fr. Davidis, & Chr. Franken Discipulos, qui (Ipsius Principiis infiftentes ) negabant Christum invocandum esse ( quia Deus solus appellatur exauditor precum, & Cordium inspector ) censeatque Illos non habendos esse pro Christianis, ut qui reipsa Christum non habeant; & Jesum esse Christum, licet fortasse aperte verbis non audeant, re tamen ipsa omnino negent. Inftit. Christianæ Rel. p. 656. col. 2. Tom. 1. Cumque in epiftola fua ad Synodum Nægroviensem, nullum amplius cum Talibus in Rebus facris commercium babendum effe arbitretur; atque insuper injungi velit omnibus suæ sectæ Ministris, ut in publicis precibus, statutis quibusdam Diebus, Christum Jesum Dei Filium nominatim invocarent. Tom: 1. p. 401. col. 1. Alibi tamen hanc Christi Invocationem in eo genere Adiaphororum ponit, quæ nec jussa funt, nec vetita; & diserte affirmat, eam hac ipla de Causa non esse necessariam. Sic Ille Ep. ad Geo. Eniedinum. Tom. 1. p. 485. col. 2. Affirmat item, ad Christi Invocationem asserendam, nihil opus esc, ut nos sciamus, eum fuisse Servatorem a Patre datum. Sive enim nos hoc sciamus, inquit, five minus, verissimum id est, & erit semper. De Invoc. Christi Tom. 1. p. 356. col. 1. Quibus verbis inter se collatis, ut Contradictoria videtur asferere, dnm hoc Dogma de Christo invocando, & necessarium censet & adiaphorum; ita satis pro Imperio cunctis suæ sectæ Ministris istam invocandi Christi

Christi Praxin imponi curat, etsi à Deo minime jussam, prout Ipsi visum est. Quinetiam, Invocationem hanc Exigit ab iis, qui haud certi sunt, utrum Christus Nobis suerit in Servatorem à Patre datus, annon? Quasi Oratio accepta esse possit sine Fide; aut Fides non præsupponat cognitionem illius Numinis, ad quod preces nostras dirigimus; aut, denique, quasi salutem ab eo rite poscere que amus, de quo dubii sumus, an Talis sit, qui nobis

salutem istam conferre possit.

S. 90. Ita tergiversatur Socinus, ita Subtersugia quærit, ita totam Antiquitatem aut calumniatur aut contemnit, dum suo Dogmati patrocinium undiquaque petit. Quod malæ Caufæ maximum Indicium est. Neque hoc ei Proprium fuit. Idem enim factitatum legimus à senioribus Anti-Trinitariis,quorum Socinus, ut in Doctrina, sic in moribus videtur fuille Discipulus. Siguidem accepimus, primarios quosdam ex horum numero, tam Polonos, quam exteros, qui post Servetum Genevæ combustum, in partes Transylvaniæ & Poloniæ certatim confugerant, hæresesque suas illic disseminare cæperant, quamprimum innotuere Ecclesiis Evangelicis & malesanæ fuerunt Doctrinæ sic ab iis traditæ, comperti suerint, hæretica sua Dogmata dissimulasse tamen, fidemque orthodoxam palam professos fuisse, quoties in Synodos citabantur ad respondendum de suspicione hæreseos. Ita Petrus Statorius Thionvillanus, in Synodum Pinczoviensem citatus, hanc fuam Confessionem edidit, propriaque manu confignavit. A. D. 1559 .- Propheticam & Apostolicam Doctrinam, que veram Dei Patris, Filii, & Spiritus Sancti cognitionem continet, amplector ac veneror; parique religione Deum Patrem, Filium, ac S. Spiritum

ritum,
tom,
Deni
Spirii
riana
caria
Calvi
fem o
Pincz
injuri
lice t
Patre

esse di tatem & et Fident one n que a

tialite

nobis 1

ac Prinino, Se non Schola tur. Ii

runt, pere, fos & in fegr

lib. 1. Az A

ritum, distincte secundum sacrarum literarum verita. tem, colendum, implorandumque precibus tibere profiteor. Derique omnem hareticam de Deo Patre, Filio, & Spiritu Sancto Blasthemiam, plane deteftor, five Ariana illa, siva Servetiana, sive Eunomiana, sive Stancarinna fuerit. Georgius item Blandrata, postquam Calvinus Ecclesias Polonicas, & Palatinum Vilnensem de ipso tempestive monuisset, in altera synodo Pinczoviensi, A. D. 1561. quasi adversus Calvini injurias sese defensurus, his verbis Fidem suam publice testatus est -- Fateor me credere in unum Deum Patrem, in unum Dominum Jesum Christum Filium ijus, & in unum Spiritum Sanctum, quocum est effentialiter Deus. Deorum pluralitatem detestor, cum unus nobis sit tautum Deus, essentia indivisibilis. Fateor, tres este distinctas Hypostases, & aternam Christi Divinitatem ac Generationem; & Spiritum Sanctum, verum & aternum Deum , ab utroque procedentem. Sic Hi Fidem fuam ore testati funt. Hac tamen Professione non obstante, satis constat, illos primos, atque acerrimos hæresis Anti-Trinitariorum Patronos ac Propugnatores extitiffe, una cum Franc. Lismanino, qui tamen in altera fynodo ejusdem Anni, Se non adeo Rem, atque Doctrinam Fidei, ac verba illa Scholastica Trinitatis, ac similia, accusare profitebatur. Itaque magis magisque indies detecti, cum non amplius fua virulenta Dogmata occultare potuerunt, & sub nomine Evangelicorum latenter obrepere, post unum & alterum Colloquium inter iplos & Orthodoxos habitum, schismate palam facto, in legreges Cœtus abiere. vid. hist. Eccles. Slavonic. lib. 1. Hoc modo diffimulare foliti funt hujusce Sede Antelignani, cum primum exorti funt, & numeto pauciores essent; quasi sui Dogmatis ipsos puderet.

deret, aut saltem ex impendentis periculi metu il. lud palam afferere non auderent. Qua in Re jure desideramus, non solum ipsorum Constantiam, sed & finceritatem, contra quam graviter peccarunt, tam dissimulando, quod revera tenuerunt, quam profitendo illud, quod Corde abnegarunt; utrumque contra animi sui sententiam, & Conscientia refragante, ut eventus paulo post docuit. Ita menda. ces deprehensi sunt primi hujus Sectæ Authores, non minus in fe, quam in Deum & veritatem Ca. tholicam; nec magis infames funt ob Hæresin.

quam ob Hypocrifin.

. 91. Utcunque igitur Socinus, illiusque Socii ac Discipuli, funimam humilitatem ac modestiam simulent, cum sincero veritatis amore, piæque vitæ studio; utcunque zelum Gloriæ Divinæ illustrandæ, Fidei vere Christianæ ubique propagandæ, & salutis animarum promovendæ præ se ferant; utcunque vitæ sanctitatem præ omnibus magnisacere videantur, dicantque se facile posse dissensum in opinionis bus ferre, modo Christianæ vitæ Innocentiæ, & fingulari morum Integritati, studeatur; utcunque demum Amicorum judicium, eruditionem, & authoritatem, se plurimi facere prætendat Socinus; & ante omnia Divini numinis auxilium, tum pro le, tum pro amicis imploret, quod utrosque dirigat & adjuvet in via veritatis; ex antedictis tamen fat liquet, hæc omnia simulari tantum, cum facta dictis minime responderint. Cunctos enim præ se contemnunt; Fidem Catholicam non folum ferociter oppugnant, sed & fædissimis Convitiis proscindunt; Eccletiam Catholicam non folum deserunt, sed & in partes discindunt, imo quantum in se est, destruunt, & è medio tollunt; partim, dum eam extitisse

per al

Christ

vero :

ab Ec

& per

tiam à

tra ill

menta

tamen

vero ?

lo, nec

nes Ca

ant, a

micor

cedere

via ve

vel cul

tis Op

veritat

clesia i

adhibe

hoc fol

Ecclefi

horum

zelum i

& inte

convel

Mycho

die Tuc

origine

um Pro

mus; fir

nos effe

absterr

per aliquot secula negant; partim, dum Religionis Christianz fundamentalia subvertunt. Quod pro vero antiquitus habitum est, rejiciunt; Hereles olim ab Ecclesia Catholica damnatas denuo resuscitant; & perniciofissimos suos errores, etiam post sententiam à cun tis per orbem Christianum Ecclesiis conra illos latam; & palmaria Catholicorum Argumenta, quibus perfossi & postrati funt, mordicus tamen retinent, & obstinatissime propugnant; cum vero Trinitatem habeant pro Cerebri humani Idolo, necesse est ut omnes illius Cultores, hoc est, om. nes Catholicæ Ecclesiæ Filios, pro idololatris habeant, adeoque æternæ falutis incapaces; monitis Amicorum, quantumcunque pii doctique suerint, odere recufant; Preces, quas ad Deum dirigunt, ut in via veritatis dirigantur, vel non ex animo offerent, vel culpa sua inefficaces reddunt; dum præconceptis Opinionibus pertinaciter adhærent, & media ad veritatem inveniendam requisita, que Deus & Ec. desia illius, eorum usui impensius commendarunt, adhibere renuunt; cum autem pro aliis sic orant, hoc folum à Deo petunt, ut Catholicam Fidem & Ecclesiam deserentes, sua Dogmata amplectantur, horumque Cœtibus se adjungant. Post emo, cum relum intensiorem præ se ferant pro sincera Pietate, dintegritate vitæ Christianæ; utramque tamen convellere satagunt per geminum illud Dogma de Mychopannychia & totali perditione impiorum in de Judicii, uti antehac observavimus. Itaque sive originem hujus Secta, five foedos exitus quamplurim Professorum isti primitus adhærentium, spectemus; sive perniciosissimam Consequentiam, & malignos effectus errorum, quos obstinate tuetur, ista merito absterrere possunt unumquemque Pium, qui saluti

fuæ ferio confulit, quo minus isti se adjungat. Sr. quidem Anti-Trinitariorum primarii Duces, quorum Copias Socinus tandem in unum, quali exercitum collegit, ut contra Ecclesiam Catholicam con. junctis viribus militarent; aut sponte profugi erant, & perfidi Desertores Ecclesiarum Evangelicarum, aut inde expulsi, qui exinde in Poloniam, Transyl. vaniam, Regionesque vicinas confluxerunt; aut Homines ibidem orti & educati, at nullius fere aut mali nominis. Ex primo genere erant Valentinus Gentilis, Geo. Blandrata, Jo: Paulus Alciatus, aliique quidam; quibus etiam accenseri potest uterque Socinus. Ex altero autem quam bonæ Indolis, vitæ, famæque fuerint, facile discere poslumus ab excellenti quodam viro ( fic enim Socious illum appellat) qui inter cæteros scrupulos, numero 30. quos socino folvendos proponit, hunc objicit, numero 13ium. - Quod hujusmodi Sectariorum plerique nulla Pietatis commendatione, nullo laudato prioris vita exemplo commendati forent. Imo, inquit, ut plerumque videmus, hac Doctrina de Christo per Ho. mines vagabundos, & contentionum zeli carnalis plen's; alios ex Luftris, Aulis, Ganeis, prolata eft. Quibus Principiis quomodo pares exitus responderint, ldem paulo post indicat, sc. Scrup. 18. ubi de his Sectatiis affirmat, quod, postquam prafervidus ipsorum zelus paulatim deferbuit in propagando Christi Regno, ( ut ipsi pra se ferevant ) in quendam Atheismum prolaberentur, ita ut alii aperte Christum, alii vero etiam Deum & inferos neg arent. Quod & Socinus alibi faterur, uti prius advertimus, neque aliud habet quod reponat, quam illud Joannis Apostoli, è nobis prodierunt, sed ex nobis non erant. At hoc utique parum valet ad Dogma Socinianum, illiusque Patro-

nos al

iltius

dei, medic

num i

errori

Cultu

tant, ilmi.

6.5

qui v

Itrant

rorem

re,

Antag Hæc :

fix h

Raco no Ste

Fidei,

exhib

& fic

quoda 23 um.

modi .

terat d

ea fue

tuendi

P. 50

lint, v o Lu

aditur

Papill

6.0

nos,

nos ab hoc Apostasiæ crimine vindicandum, cum istius Doctrinæ soboles genuina sit; quippe quæ Fidei, Pietatisque sundamenta subvertit; quibus è medio sublatis, quid amplius restat, quam opinionum incertitudo, discursatio vaga per inextricabiles errorum labyrinthos, viciscitudo Religionum & cultuum, quos desultoria levitate invicem permutant, tandemque præceps Ruina in Abyssum Athelimi.

§. 92. Post Catalogum errorum Socinianorum, qui vel ex nuda recitatione sa ditatem suam demonstrant, Pii cujusque oculis, animisque Fidelium horrorem incutiunt, sas sit eorundem concessa subjicete, quæ vel ab amicis sanioribus moniti vel ab Antagonistis arctius press, in scriptis suis exhibent. Hæc autem excerpsi præcipue ex ipso Socino, Sestæ hujus magistro; quædam item è Catechismo Racoviensi è Schlichtingio in Symbolum, è Joachimo Stegmanno de judice & norma Controversiarum sidei, & ex Andrea Dudithio. Quæ vero è Socino exhibeo, fere omnia extant in Tomo. 1º oper: ipsius, & sic se habent.

§. 93. 1. In Solut. 30. scrupulorum ab excellenti quodam viro propositorum. p. 327. Resp. ad Scrup. 23<sup>um</sup>. hæc habet. Lutherus homines adduxit ad ejusmodi Rerum Divinarum cognitionem, qua satis esse poterat ad salutem aternam consequendam per - Lutherum a sur sur patesasta, qua ad Hominem sidelem constituendum sunt necessaria. Idem Ep. 3. ad Dudithium. p. 502. neutiquam se dubitare assirmat, quin multi smt, vel saltem esse possint, è numero Calvinianorum, o Lutheranorum, qui Cælestis vita hareditatem sint adituri, cum se ad prascriptum Christi gesserint. De Papistis, inquit, idem assirmare nolim, quos omnes hodie

die Idololatras esse statuo. Novi vero neminem Idololatrarum falutis aterna compotem fore. Quibus in verbis fatetur, Evangelicos utriulque Communionis, habere omnia ad Fidem & salutem æternam neces. faria; & posse, dum tales manent, ad Christi prescriptum se gerere. Cur itaque Schisma fecit in Ec. cleus Evangelicis? Cur Discipulos suos, à publicis iplorum conventibus, & ab omni Communione in Sacris, semovere voluit? Cur segreges suorum Catus instituit, ob discrimen in Rebus ad salutem minime necessariis? Cur Dogmata sua, tam nova in se, tam Evangelicorum Doctrinæ adversantia, tanto fervore, tam acri zelo, ubique urget, & quali necessaria ad falutem, cunctis inculcat? Cur Evan. gelicorum Dogmara alibi impugnat, ac damnat, ut symme perniciosa, Fidei Christianæ adversa, & falutis æternæ destructiva; præsertim, illa de Trinitate, & satisfactione Chaisti? Cur Ecclefiam unamquamque, quæ iftud S.S. Trinitatis Dog. ma afferit, Antichristianam appellat? Cur eandem Trinitatem, habet pro fictitio Idolo, & humani cerebri Commento, quam tamen omnes ubique Catholici & credant, & colunt, ut ipse probe novit; ac proinde, cunctos illius cultores pro Idololatris, habet, quos omnes è regno Cœlorum excludit? Siquidem alibi, non pudet eum affirmare, Contra Fidem de uno vero Deo nullum graviorem in Christi Ecclesiam ab Antichristi Spiritu errorum invectum suisse, quam in Deo, inque illius simplicissima essemia, plures effe Personas inter se distinctas, quarum qualibet st verus Deus. Animady. in 1ª. Affert. Coll. Pofnan.p. 423. & in Resp. ad librum Jac. Coveti, quem scripferat contra Theses ipsius de Jesu Christo Servato. re, ubi totis viribus impugnat Christi Satisfactio-

nem;

nem

arin

um,

comi

fe ci

Den

ment

fic f

mon

fine

com Scan

imbu

cinu

um p

quor

mult

comm

bo I

la er Divi

visun

re, m

obscun

deline

que ill

Eccle

oli fin

Orbe

hæret

nem, satis innuit, Covetum in Defensione istius Dostrine, contumeliosum fuisse in Deum, ejusque Filium, dum Evangelium ministravit; Populique sibi commissi damnationem procurase, dum illius salutem se curare credidit. Unde & illum hortatur, precari Deum, ut sibi veniam benignus daret, suoque Spiritu

mentem ipsius perfunderet.

§. 94. 2. Idem in Resp. ad Scrupulum 30. qui sic se habuit. Cur tantopere omnes Ritus Cæremoniæ, Traditiones à nostris respuuntur, etiam fine delectu, quas à vetustissimis Ecclesiæ Patribus commendari videmus & observatas à Multis sine Scandalo, cum tamen Illos Spiritu Sancto egregie imbutos nos ipsi non diffiteamur? Respondet Socinus. Si nostri Homines ab aliis jamdin separati non essent, ab issque penitus explosi, & pro Omnium pessimis reputati ( quod attinet ad Doctrinam , loquor ) facile paucas quasdam Carimonias, quas & multa vetustas, & Sanctorum Virorum Authoritas commendabat, retinuissent; in quibus viz. quamvis verbo Dei additis, nullus tamen falsus Dei Cultus, nulla evidens superstitio fuisset. Sed quando jam tanta Divisio imer nos & reliquos omnes est facta, satius visum est Ecclesias nostras paulo diligentius reformare, ut ad simplicitatem illam Apostolicam, nobis haud ofcure in Apostolorum ipsorum Actis atque Epistolis delineatum, quam proxime accedant, antiqui fimaramqueillarum Eccelesiarum quam simillima sint. Sic Ille. At qui separationem hanc secerunt ab omnibus Ecclesiis Evangelicis, aut Causam isti seperationi dederunt? Quomodo factum est, ut tantopere exof fint, non solum iftis, sed & cunctis per totum Orbem Christianorum Ecclesiis, nisi ob Dogmata hæretica atque Blasphema, quæ communi omnium EcclesiEcclesiarum Suffragio damnantur, etsi in Aliis quibusdam inter se discrepantium? Qua de Causa renuunt, se vetustioris ævi Ecclesiis conformes prebere in Doctrina æque ac in Disciplina, Cultusque divini Cæremoniis, cum utrobique par sit Ratio? Cur in materia Agendorum, non admittunt, & in praxin reducunt, quæ Apostolicæ Ecclesiæ o. lim observarunt; quorumque mentio occurrit in novo Testamento, inque veteris Ecclesiæ monu. mentis, & ad nostra usque Tempora Praxi non interrupta derivata funt? Cur veteres, piosque Ritus, (quod & ipsi non diffitentur) à seipsis probatos, ea de Causa rejiciunt, quod in usu sint apud Ecclesias Evangelicas, à quibus ut seperati sunt, ita& damnati? Non fic Evangelici egerunt cum Ecclefia Romana, cum Illius communionem in facris deferere coacti funt. Tunc enim æquum putarunt retinere quod antiquitus obtinuerat, quod ad ædificationem spectavit, quodque usui statuique præfentis Ecclesia commode inserviit, licet in Ecclesia Romana variis superstitionibus antea corruptum. Sic Abusum tollere prudenter instituerunt, Usumque pristinum denuo restituere; quod veræ Reformationis opus est. At Socinus cum suis, omnia fere è medio sustulerunt, que ab Apostolis, piissimisque Ipsorum Successoribus, in Ecclesiam introducta sunt ut, ex antedictis patet, praxique sua reprobarunt, qua ex Rationis suæ Sententia non potuerunt non probare.

§. 95. 3. Idem in Epist. ad Simonem Ronembergium. p. 430. col. 1. in fine, hac habet — Nulli dubium esse potest, quin Christianis Ecclesis in Rebus indisferentibus id faciendum sit, quod major Pars Eorum, qui Christi nomen prositentur, facium, (quanto quar vehen friam dibri ditus cio que bere

> Rebi re di cilio fieri quas vare

fiten pro teri rofit

> 484 eo e ita odii Erg

Con De G

plen Go ben

nec

multa

(quanto igitur magis, id,quod maxima?) ut quam vehementissime Concordia & Pax, cum Omnibus Chrifiani nominis quaratur, neve exteris Christi nomen ludibrio exponatur, & divina veritati propaganda Aditus pracludatur. Ergo, ex Sententia Socini, ex officio incumbit Christi nomen profitentibus, quicunque funt, aut cujuscunque sectæ, se conformes præbere praxi Ecclesiæ Catholicæ præsentis ævi, in Rebus adiaphoris; ita ut minor pars in hoc cedere debeat majori; sicut olim decretum est in Concilio Niceno, circa diem Paschatis. Deinde, hoc fieri vult, ratione istius Concordiæ atque Pacis, quas omnimode profequi, summaque Cura conservare oportet, cum Omnibus Christianismum prostentibus, ne sanctissimam istam Fidem, sic à nobis professam, culpa nostra Iudibrio exponamus, & ulteriorem Illius progressum intempestiva nostra morolitate apud exteros impediamus. col. 2.

§. od. 4. Idem in Epist. ad Geo. Eniedinum p. 484. Cui, cum dubitaret de invocatione Christi, eo quod non expresse præcipiatur in S. Scriptura, ita respondet Socinus & Denogen Cueiar, inquis, Deus odit, & frustra se coli bumanis Commentis affirmat. Ergo subjicis, nihil est in Cultu Dei pro Bono habendum, nisi quod Ipse justit ac mandavit, Respondeo, Commenta humana ea non esse, qua ab aliquo divino Decreto atque Operatione, Nobis non modo patefacta & inculcata, sed etiam diligentissime commendata pendent, qualis operatio est exaltatio Jesu Christi; ejus, inquam, absolutum in suam Ecclesiam Regnum, plenissimaque Gubernatio, cum iis omnibus conjuncta Oc. & paulo prius -video multa effe, qua non de. bent ex Ecclesia explodi, & tamen non sunt omnino necessaria. Ubi advertere possumus; Primo, Socinum

alit gul

tur

ge

ipe

ma

pue

feq

bat

ve

pri

tho

fc.

ali

tas

Pr

gui

qu.

201

app

be

Sus

fui

fat Pk

In

pa

ni

da

multa suo judicio probanda ducere, quæ tamen non funt diferte mandata in S. Scriptura, quoties ad Rem suam facit. Deinde, quamplurima esse, qua iple, cum suis, improbat ac rejicit, cum tamen rite deducantur è S. Scripturæ Principiis, & fundentur in aliqua lege, Operatione, vel Decreto Divino ibidem memorato; nostræ irem observationi commendentur, vel ex Regulis parallelis ifthic occurrentibus, vel fanctorum exemplis inibi probatis; ut Adoratio & Invocatio Trinitatis, Christi satisfactio, ejuidem Dietas, Spiritus S. Personalitas, necessitas Baptismi & essicacia, necessitas item Ordinationis, & Politiæ Ecclefiasticæ ab Apostolis institutæ, Consecratio Templorum, Dies stati ac so. lennes tum Festorum, tum Jejuniorum, usus Trisagii in facris, Ritufque quamplurimi ad Liturgiam, atque Disciplinam Ecclesiasticam pertinentes; quos ipsi tamen nihili faciunt, si minus aperte damnant. Denique multa observatu haud necessaria, neutiquam tamen ejicienda esse ex Ecclesia. Quæ regula fi modo valeat, istorum omnium Adiaphororum ufum confirmat, quæ vel ab Ecclesia habemus injuncta, vel Communi Pionum praxi nobis commendata.

§. 79. 5. Idem, In Disp. de Baptismo Aquæ.p. 736. Cap. 17. col. 2. Censet, ut quicunque è Judæis, Turcis, Aliisque insidelibus, ad Fidem Christianam convertuntur, initientur Ecclesiæ per Baptismum; suique Judicii hanc Rationem adfert. Etsi, inquit, ea de Re nullum expressum & perpetuum extat mandatum, Apostolos tamen, qui id facere consueverunt, imitari decet, prasertim, cum ab universa Ecclesia eum morem receptum, ac perpetuo usu comprobatum suisse, aut constet, aut certe admodum credibile videatur, qua si aliter

aliter aliquando facere institueret, aliter quoque singulis privatis Ecclesiis esset faciendum. Unde sequitur, nobis non solum sas esse, sed & necesse, ex lege Decori, imitari Apostolos in Rebus ad agenda spectantibus, etiam in iis, de quibus nullum extat mandatum. Deinde, hoc imitandi ossicium præcipue nobis incumbere, quoties aliquid ab Apostolis usurpatum Ecclesia Catholica admisit; seculisque sequentibus universali, constantique Praxi comprobatum est, sive Praxis ista certo cognita suerit, sive à Testibus side dignis accepta. Singulas demum privatas, sive particulares Ecclesias, se debere Ca-

tholicæ conformes præbere.

§. 08. 6. Legitimum Adiaphororum ufum qualia fc. in S. liter is non præcipiuntur, aut prohibentur, alibi clarius & fortius afferit; viz. in Resp. ad notas Andr. Dudithii ad Disput. Socini de Baptismo. p. 730. col. 2. in fine. ubi sic inquit. Addere Dei Praceptis, quod Moses sieri vetuit, nibil est alind, guam aliquid inducere, vel faciendum dicere, tanquam à Deo praceptum, quod tamen Deus non pracepit; non autem simpliciter id facere, id est, eo nequaquam apposito, qued Deus ita pracepit. Deut. 4. 2. Quod & hac Interpretatio non adhibeatur, fequetur, nihil pror-Sus fieri posse, quod Deus non pracepit; quod & ipsi fensui Communi, & sacra Historia mille in locis adver-Satur. Ob: At Sequeretur binc, bonum Intentionem, & Pharifaicas DenoSen (xeias stabiliendas effe. Refp. Bona Intentio, nifi in Actum Dei praceptis adversantem erumpat, culpanda non est. Pharifaica vero edenoneias nisi interim Dei Pracepta negligantur, per se ipsa non damnantur in S. literis. Hæc ille de Adiaphoris, fatis Orthodoxe.

§.99. 7. Idem in Tract. de Ecclesia, quem ex variis

variis Epistolis in unum compegit, hæc habet de certis, Doctrinæ Capitibus stabiliendis, quæ à singu. lis Ecclesiæ membris agnoscenda sunt pro veris, sc. p. 347. Col. 1. Certa aliqua Doctrina Capita constituere, fine quibus nemini salus contingere queat; & qui in istis Tecum non sentiunt, in tuam Ecclesiam non recipere, aut eum inde ejicere, ut Apostolicum est, sie & nunc O semper fieri, & potuit & debuit. Videat modo Quisque, ut Capita ista ea constituat, que constituenda Sunt. Id autem facile fiet , si ut profecto debet, ex solo, eoque aperto Dei verbo, omnia petantur. Quod si nihilominus hac in parte erratum fuerit, quatenus aliqua Capita constituta fuerint, que ex isto numero revera non fint, non ideirco vera Christi Feclesia ea, que hoc fecerit, effe desierit, dummodo nullum eorum pratermiserit, que ex isto sunt numero. Et quacunque tandem ratione in its constituendis erraverit, in eo tamen nunquam errare dici poterit, quod eos recipere nolit, qui in illis secum non consentiant. Imo errorem errori adderet, si eos reciperet. Etenim, contra suam ipsius Conscientiam ageret; & eos fratrum loco haberet, & Christi Fidelium, quos tamen à salutari Christi Do-Etrina abesse plane sibi persuasisset. Quibus in verbis, non folum unumquemque Eccletiæ particularis Fundato. rem, sed & Ecclesia pridem fundata Prapositos, Authoritate donat, fundamentales Fidei Christiana Articulos, fine quibus nemo falutem confequi potest, non constituere tantum, sed & aliis imponere pro talibus; eosdemque Judices constituit in hoc negotio, quænam fint hæc fundamentalia, & quæ non fint; Deinde, ex hoc Capite Ecclesiarum reformatarum Confessiones suo Calculo probat, ut rite factas & jure impositas unicuique membro istarum Ecclesiarum. Neque enim audet asserere Confessiones istas deficere

ceff ex Jud fua quo ex

def

Eco diff que qua

vet in De &

fur qui nic per

faci faci ren lus doi

vie dis cur am

om ebr Ch

deficere in aliquo dogmate, quod ad Salutem necessarium sit. Imo contrarium affirmat, ut modo ex Illius Scriptis ostendimus. Comprobat item. Iudicium earundem Ecclesiarum, in Censuris contra fuam fectam latis, reliquosque Anti-Trinitarios, quos è sua Communione universim excludunt. Imo. ex hoc probare videtur Cenfuras & Anathemata Ecclesiæ Romanæ, contra cæteras Ecclesias à de dissidentes lata; cum sit Ecclesia sui Juris; & utcunque plurima habeat superflua atque Superstitiosa, quæ Fidei antiquitus receptæ de novo adicivit, non tamen deficere putatur in necessariis. Probat saltem veteris Ecclesiæ Praxin in regula Fidei condenda: in exigendo Confessionem ejusdem à Filiis suis; in Decretis suis synodicis, quibus eam munivit undique, & contra omnis Generis Hæreticos asseruit; in Cenfuris item contra eosdem cnm Anathemate latis. quibus Socinianorum Antecessores à sua Communione pepulerunt isti Patres, Catholica Ecclesia per totum Orbem diffusa, istiusmodi Censuras approbante; Ipforumque confortium, præfertim in facris, ut perniciosum atque Pestiserum, abhorrente. Tales Erant Ebion, Cerinthus Sabellius, Paulus Samolatenus, Arius, Eunomius, Photinus, Macedonius, aliique Anti-Trinitaril,

§. 100. 8. Idem in Epist. ad Synodum Nægroviensem. p. 491. Col 1. Censet omnes Fr. Davidis Discipulos, cæterosque similia sentientes, excummunicandos esse— Non est, inquit, cum Istis amplius, ut mihi quidem videtur, in Rebus facris Commercium habendam. Deinde vult statas Precum formulas omnibus Verbi Dei Ministris injungi, quas statutis diebus in Publico usurpent. Has demum preces ad Christum nominatim dirigi vult ut hoc modo suæ Partis

Partis Homines discriminentur à Francisco-Davidianis, aliisque quibuscunque Anti-Trinitariis, qui necessarium hunc Fidei Articulum viz. Christum invocandum atque adorandum esle, ut divinæ Majestatis factum Participem, abnegarunt. Ex hac au. tem Socini Sententia sequitur, si paritas Rationis valeat, Catholicos non elle cuipandos ex eo, quod Secinianos è Cœtibus suis excludant, & à Sacris arceant, eo quod tidei Articulos ad falutem, ut Ipfi judicant, necessarios, palam & obstinate negent. Neque ex hoc etiam, quod certas publicarum precum Formulas Ministris injungant, ex officio ulurpandas, ut hac nota dignoscantur ab Hereticis, Fidemque Catholicam aperte profiteantur. E. G. Quibus Trinitas Personarum invocatur, tum conjunctim, tum separatim; potestas Regum à Deo. folo derivari agnoscitur, Illique soli subdita; satisfactio Christi pro universi Generis humani peccatis, in officio Eucharistico; Necessitas Gratiz divinæ ad Tentationes fuperandas omneque opus bonum perficiendum, à Deo indesinenter petendæ; Reatus peccati originalis, statusque damnationis inde consequentis, qui in officio Baptismali exponitur; efficacia utriusque Sacramenti, veraque Christi præfentia in Cona Dominica; Refurrectio ejusdem numero Corporis, quæ in officio funebri afferitur: Infolubile Conjugii vinculum in officio Matrimonii; ministrorum Evangelicorum, five cleri triplex ordo, & necessitas ordinationis ad opus ministerii, ab iis folenniter peragendæ, qui ad hoc potestatem habent in Ecclesia à Christo, ejusque Apostolis communicatam, in officio o dinationis; Denique, Potestas clavium in excommunicatione Contumaciam & readmissione Poenitentium, five in ligando & absolvendo;

qua

DOL

ed infi

di l

& ]

mo

rav

mis

Fid

cun

Ecc

rec

lici

ad (

quo

pol

clesi

ni. ]

co]. Ecc

Chr

rum

Chri

profi est ,

Tem

177

in q

Paft

pifto

quam Ecclesia exercet, prout opportunum est, non folum in foro Ecclesiastico, sed & erga eos, qui ad Eucharistiam accedunt, & in officio Visitationis infirmorum; prout mos antiquus se habuit, ejusmodi Institutis conformis, quæ ipsa jam olim accepit, & pro ratis habuit. Hec aliaque quædam majoris, momenti Dogmata, Ecclesia nostra Anglicana, (nt & Aliæ quædam publicis precibus interferenda curavit, ut omnibus constaret, quam sincerus & unanimis esset Filiorum suorum Confensus in Doctrina Fidei neque Socimus hanc Praxin damnare potest, cum (ut paulo prius ex eo observari in Tract. de Ecclesia ) Potestatem concedat Ecclesia Prapositis, recipiendi Proselytos in Ecclesiam, & receptos ejiciendi, pro arbitrio suo; atque alibi statuat, ut ad Cœnam Domini non accedant, qui peccato aliquo funt illaqueati, quod cos à vita æterna arcere possit; & si ipsi hoc non faciunt, debet (inquit) Ecclesia eos arcere. Sic ille, De usu & fine Coma Domini. p. 775. Col. 2. in fine.

§. 101. 9. Idem, Tract. de Ecclesia. p. 347. col. 2. agnoscit necessitatem officii Ministrorum in Ecclesia, & corundem Authoritatem in Gregeni Christianum. Sic enim inquit. Sine munere ministrorum verbi Dei, sicut nihil unquam in Religione Christiana profectum est, sic Nihil unquam aut prosicietur, aut prosici potest. Tantum cavendum est, ne dominentur Gregi. Quod tamen ipsius Petri Tempore potius in ipsorum Pastorum voluntate, quam in Frano aliquo Ipsis quodammodo à Populo injiciendo, repositum susse, ejus verba non obscure docent, in quibus hac de Re, non quidem Populo, sed ipsis Pastoribus, dantur Pracepta. Similia quadam in Epistolis Pauli ad Timotheum & Titum scripta extant.

Ex quibus nullo negotio intelligi potest, corum, qui Populo docendo prafecti erant, exiguam fuise Aucto. ritatem, qua ut bene uterentur, potius Ipsorum voluntatis effet, quam Populi cura. Hinc autem lequitur, necessario requiri, ut Ministri Evangelici habeant Munus istud sibi collatum ab Aliquo, qui Potestatem ad hoc habet in Ecclesia Dei; alioquin, Illud legitime nec suscipient, nec administ abunt. Deinde seguitur, illos non suscipere Potestatem suam spiritualem à Populo, cui docendo incumbunt; huic enim præfunt, non fubfunt; neque Muneris sui Rationem Illi reddere tenentur, seu bene seu male Illud obierint. Quis autem in Socinianorum Cœtibus, ejusmodi potestatem confert pastoribus per folennem Manuum Impolitionem, juxta Ritum ab Apostolis introductum & per omnia exinde secula constanter usurpatum? Pastores Illorum, ut puto, non sibi vendicabunt Missionem extraordinariam, qualem Apostoli habuerunt; sin ordinariam non habent, quo jure Munus istud facrum usurpant, fci docendi publice in Ecclesia, Sacramenta administrandi, & gubernandi populum Dei? cum nec ipsi it lud ab alio legitime susceperint ; nec sua sponte fibi possint assumere? lubenter item discere vellem, quam Authoritatem Sociniani Pastoribus suis tribuant; qualem Fidem, obedientiamque illis deberi profiteantur; quibus item Regulis utantur, in judicando de Dostrina à Pastoribus suis prædicata; quibusque signis discriminent veros Doctores à Falfis. Cum enim finguli interpretentur Scripturam in fensu suo; nec Auditores astringantur ad senfum cujusque privati Doctoris admittendum; sed prout fibi visum fuerit, aut consonum menti Dei in Scriptura patefacta, fanaque Rationi, aut ab iifdem

tur;
tum
Doct
S.
libris
Ego
miter
divin
mum
tinere

dem

dosa rum i mi F locum nere

ventu

nor and dubit nonn lis at Ritil

ditio libris ram, omae

diæ Illam & ap exem

fent lesta dem dissonum, illum vel amplectantur, vel aversentur; plane nescio, quomodo hec Socini secta, certum Judicium, sibique constans ferre possit, vel de

Doctrina, vel de Doctoribus suis.

§. 102. 10. Idem hæc afferit de S. Scripturæ libris. 353. col. 1. in eodem Traft. de Ecclefia --Ego quidem sentio, nihil in iis Striptis, que commumiter ab iis, qui Christiani sunt dicti, recepta & pro divinis habita sunt , constanter legi , quod non verissimum sit, hocque ad divinam Providentiam prorsus pertinere arbitror, ut ejusmodi Scripta nunquam depraventur, corrumpantur, neque exitoto, neque ex Parte. Et si aliqui Codices aut exemplaria alicubi mendosa sint, ex Aliis emendatioribus, vel ex antiquorum Interpretum Auctoritate emendari queunt. Prastat, mi Frater, mibi crede, cum in aliquem Scriptura locum incidimus, qui nobis falsam Setentiam continere videatur, una cum Augustino, hac in parte Ignorantiam nostram fateri, quam eum, si alioquin indubitatus plane sit, in dubium revocare. Sic Ille. At nonne par ratio valet de summa Fidei in Symbolis antiquis comprehensa, de Sacramentalibus & Ritibus, & de sensibus certorum locorum S. Scripturæ, quos Veteres testantur se accepisse, per Traditionem Apostolicam, una cum ipsis S. Scripturæ libris? Cur etiam existimaremus parilem Dei curam, atque Providentiam Ecclesiz suz eo usque per omae Tempus invigilasse, Cujus Fidei atque custodiæ facros hosce libros credidit, ut non sineret Illam deficere in Dogmatibus ad salutem necessariis, & apostatare à Fide illic tradita; præsertim, cum exemplaria istorum Codicum ubique ad manum esfent, que consulere in promptu erat; imo publice lesta & exposita in Ecclesiis? Cur igitur alibi dicity R

cit, Ecclesiam posse totaliter desicere per multa secula; imo & actu defecisse? Eadem quoque Ratio valet, debita proportione servata, de veterum Sy. nodorum Decretis, quæ ad normam Doctrinæ ab Apostol's traditæ conformata dicuntur. Idem quo. que affirmare æquum est, de veterum Patrum scrip. tis, eadem proportione habita; quod 50. ad manus nostras integra & incorrupta pervenerint, quantum faltem ad fummam atque fubstantiam Doctrinæ ab iis ihidem traditæ; & quod eandem Ecclesia Catholica sui Temporis tenuerit, quomodo à majoribus acceperat, ficut illi quoque ibidem testan. tur. Quinimo, & mihi æquum videtur, ut Socious aghofcat veterum interpretum Auctoritatem in a. llis etiam majoris momenti rebus, quoties una mente & voce confentiunt in aliquo S. Scripturæ loco explicando, vel in certo aliquo Dogmate astruendo, quodex ea deducunt. In his itaque & fimilibus, non inique poltulatur à Socini Discipulis, ut tantum modestiæ, Æquitatis, studiique pro veritate simul & Pace Eccleliæ oftenderent, quantum illos inducat ad fuspicandum, potius aliquid erroris suis opinionibus inelle, quam ut falli arguant Doctrinam à veteribus Ecclesiæ Doctoribus traditam, & Communiter affertam.

Apocalypseos, & Testimoniis, quæ exinde adversus eos, qui Jesu Christi Invocationem prorsus negant, petuntur. Tom. 2. p. 803. Col. 2. Liber Apocalypseos, quamvis Austor ejus ignoretur, sen potins ignorari à quibusdam asseratur (universalis enim Ecclesia Confensius eum Joanni Apostolo vendicat) est tamen jam à multis seculis, & hodie prasertim, in Ecclesia receptissimus—quinetiam universa Apostolorum & Evangelista.

fis & evidentimi
eft, if a li

fra a cludi fition evi C

Cui Catho erit, Divin

non r & Proconfir

Testa carnat nem c rectio

alia tu drinæ bigeno

dem à

quod item

vangelistarum scripta, nisi quatenus cum scriptis Mofu & Prophetarum apertissime consentiunt; & ab illis evidenter, & literaliter, ut vocant, confirmantur, minimi nobis facienda erunt. Quare cavendum deligenter of , ne vel apicem quidem unum in receptis ab Ecclesia libris, nedum ipsos libros in dubium vocari, illis aligna per nos occasio prabeatur. Alioquin ad universanovi Fæderis scripta subvertenda, eis ampla Fenefra aperietur. Ex qua Socini sententia pariter conchidi potest, unamquamque Doctrinam, vel expostionem S. Textus, quam Ecclesia universalis hujus zvi Christo, ejusque Apostolis acceptam refert & Cui Testimonium præbetur ab antiquis Ecclesiæ Catholicæ Dostoribus, quod ab iisdem tradita furit, non esse in dubium vocandam, utpote quæ Divinam Authoritatem sibi astipulantem habeat. Deinde, ad hujusmodi Doctrinam acceptandam, non requiri, ut evidenter consentiat cum Mosis & Prophetarum scriptis, aut ex iisdem literaliter confirmetur. Cujufmodi simt quædam Fidei mysteria, que non adeo clare ac plene in libris veteris Testamenti traduntur, ut Dogma Trinitatis, Incarnatio Christi, Opus Redemptionis per sanguinem Christi, cum omnibus eo spectantibus, Resurnectio generalis, abolitio legis Molaica, & aliquot alia tum etiam, ne minimum quidem Apicem Dodrinæ Christianæ immutandum elle, aut de eo ambigendum, ut cum Ariani 'Ouvismor substituerunt 1000 Ouosois. Denique scripta Patrum quæ hodieextant, & pro genuinis universim agnoscuntur, fidem à nobis mereri in iis, quæ testantur de Doctrina atque praxi Ecclesiæ Catholicæ sui temporis, & quod easdem à majoribus suis acceperint ; æquum tem ese, ut quam Authoritatem ac venerationem

per tot hucusque secula merito obtinuerunt in Ecclesia Dei, apud nos hodie quoque retineant.

§. 104. 12. Idem, de Ecclesia, p. 357. Tom. 1. arguit, per Christi Jessionem ad dextram Dei Patris intelligi debere, Supremam post Deum potestatem atque Gubernationem, donec mors ultimus Hostis aboleatur, duraturam. Atque hoc probat, non solum è Cir. cumstantiis S. Contextus; & ex Pauli, aliorumque Apostolorum expositione; sed etiam ex tota Religi. onis nostra Analogia. At quid intelligit per hanc Analogiam? Num fundamentales Christianæ Religionis articulos, hic illic per Scripturam disperfos, & per Apostolos in Symbolum collectos, & postea in Synodis Oecumenicis à Patribus explicatos? Sin hos intelligat (ut à Theologis vulgo intelligi folent ) nisi æquum putet in sua ipsius Causa Judicem esse, contra Ecclesiæ Catholicæ Testimonium, necesse est ut fateatur, non pauca esse Dogmata pro fundamentalibus ab ea semper habita, quæ tamen ipse & sui pro falsis habent, fideique Christianæ multum adversis.

Eadem fere profitetur Andr: Dudithius in Epistad Bez. Op. Soc. Tom. 1. p. 526. Nobis Religio esse debat, vel latum uzguem à Scriptura discedere, nam scriptum legimus, siquis non acquiescit sanis sermonibus & c. 1 Tim. (. 3. Non igitur admittimus, neque etiam debemus, novas, atque adeo portentosas Res, quæ cum Analogia sidei, cum totius Scriptura perpetua Harmonia, & consensu pugnant. Bene habet. At quis Interpretabitur hanc Scripturam; & cujus Interpretationi potius adhærescemus? Num veterum Ecclesia Doctorum, quorum sidem & authoritatem Ecclesia Catholica semper agnovit; an Sociniano

rum

rum

Hx

exp

nov

hori

in h

Ana

cum

thol

lio,

fua,

fcrip

tra

nalo

majo

dica

ex a

prio

cinia

pudi

Rad

proj

rum

tion

Ver

obse

tur,

ex A

juxt.

eruni

dum

habe

ernd

9

tyribus,

rum recentium, quorum Antecessores ob easdem Hæ eles, fædalque S. Paginæ corruptelas, jam olim explosi sunt, & Anathemate percussi; utpote qui nova, & monstrosa, & à fide Catholica plane abhorrentia, propalaverint? Quos Judices statuemus in hac Re, an sc. Doctrina tradita sit consona sidei Analogia, perpetuaque Scriptura Harmonia, an cum ea discordet? Num existimabimus Patres Catholicos, vel eam prorfus ignoraffe vel ex Confilio, & scientes impugnasse! Certe illi Dogmata, sua, que cum in libris à se contra Hereticos conscriptis defenderunt; tum Synodicis Decretis contra eosdem firmarunt, non tantum huic Fidei Analogiæ, feu perpetuæ Scripturæ Harmoniæ, in majoris momenti Articulis, omnino conformia judicarunt, sed & ejusdem partem non exiguam. Et ex adverso, omnes Catholici, tum hujus ævi, tum prioris cujusque ab ipsa Christianismi origine, Socinianorum Placita, ut ei adversantia, in totum repudiarunt.

9

,

e

C

d

Ņ

§. 105. 13. Idem Socinus in Epist. 3. ad Matt. Radecium, & in modo dicto Tract. de Ecclesia, prope finem, plurimum tribuit Authoritati veterum, ut fortius astruat Invocationem & Adorationem Christi contra Francisco Davidianos. Verba antehac citavi, in quibus hæc occurrunt observanda. Primo, Christi Deitatem agnoscere cogitur, dum ait, Eum fuisse unum illum Deum, qui omnia ex Nihilo creavit, vel saltem ex illius substantia genitum; juxta Sententiam veterum, qui in hoc errare non potuerum. Deinde quod pro apertissima veritate habendum sit, & mordicus retinendum, quicquid traditum habemus ab antiquis Ecclesia Doctoribus, pietatis & truditionis nomine celeberrimis; & à santissimis Mar-

R 3

tyribus, ab ipso ferme nascentis Christi Ecclesia mitio. Tum, quod adeo gravem errorem qualiz alioquin efset Ille de Christi Divinitate ) nunquam tenuissent, · nisi ipsi animadvertissent, ea evidentissime in S. Scrip. tura Christo attribut, qua soli Deo tribui solent; pra Cateris autem, Adorationem & Invocationem; vel illa, ex quibus necessario inferuntur; illa ut absolute debita, Hac ut apprime congrua. Denique, illum aper. tissima veritati resistere, qui istiusmodi Patrum Con. Jensus, in Dogmate aliquo sic tradito ab eis, & expositione S. Scriptura, refragatur. Siquidem non immerito centet, veritatis evidentiam in litera S. Scrip. tura elucescentem, & Conclusiones inde clare deductas effecisse, ut in eadem Sententia convenirent; & Catholicam Traditionem, cos ad istum sensum facilius eliciendum, istasque Conclusiones sine dubio amplecten. das , quasi manu-duxisse, Æquum itaque videtur, ut Illius Discipuli, non folum in hoc Dogmate, sed & in Aliis majoris momenti, pariter acquiescant in Sententia veterum, ubi inter se consentiunt in explicando S. Scripturæ fenfu in Conclusionibus ex ea deductis; & in condemnatione Hæressum, quas fuis Temporibus exortas, & diligentissime excussas, tam S. Scripturæ, quam Doctrinæ Ecclesiæ Catholicæ sui seculi, à Majoribus autem acceptæ, adverfas judicarunt. Non igitur, se opponant hodiernis Christi Ecclesiis, quæ hanc judicandi Regulam profitentur, Patrumque Authoritati, in hujufmodi Dogmatibus afferendis, innituntur. Ne dicant veterem Christi Ecclesiam, quæ Patrem istorum ductum sequebatur, in Doctrina admodum corruptam fuisse, si minus à Fide prorsus apostatasse. Agnoscant Dogmata jam olim recepta, & à Patribus defensa, sc. Trinitatis, Satisfactionis Christi, Justificati onis,

in il fti il tur. è re tanc opp tra

onis ciæ

troc rum pro pati

digr mer \$ 394 trib

mag Quo offeri in cini pan

rect aliq in i gini auto

mor di i ita da onis, Peccati Originalis, Necessitatis gratiæ, essicaciæ Sacramentorum, aliaque permulta, quæ passim
in illorum Scriptis occurrunt, æque ac hoc de Christi Deitate, cui Ado atio atque Veneratio debentur. Et cum Socinus, ut hanc fortius astrueret,
è re sua putaverit, ad veterum Authoritatem,
tanquam ad Asylum confugere, quando acriter
oppugnabatur ab Adversariis, in Causa, quam contra eos tuebatur; non iniquum putent illius Discipuli, siqui eadem Authoritate utantur, ad patrocinium Fidei Catholicæ, contra hæretica ipsorum Dogmata. Æquum enim est ut quem Testem
pro nobis producimus etiam contra nos admitti
patiamur; cum Illius Testimonium, si modo Fide
dignus sit utrobique pariter valeat, sin sidem non

mereatur, neque pro nobis valere debeat.

4

.

§. 106. 14. Idem in Epist. 5. ad Radecium. p. 304. Col. 1. Cum Sententia illius rogaretur de tribus Germanis Fratribus, quorum Ars erat, L magines quasdam metallo insculpere, respondet ---Quod ad Ipsorum Artem attinct, nemo meo judicio offendi debet illis Imaginibus, que ab omni periculo in Idolotariam inducendi penitus absunt. Ex qua Socini Sententia sequitur, Lutheranos non elle culpandos, qui antiquas Imagines Papisimi tempore erectas adhuc retinent in suis Ecclesiis; imo, cum aliquas de novo condentes, novas pariter Imagines in iisdem collocant, sc. Christi crucifixi, B. Virginis, Apostolorum, aliorumque Sanctorum; non autem Cultus, sed Commonefactionis, historiæ, memoriæ, & ornatus gratia. Ut enim Cultus istiusmodi imaginum prohibetur ex mandato superiorum, ita nec exhibetur à Populo. Multo minus culpanda est Ecclesia Anglicana, que non solent lungi-R 4 ncs

cific

pert

rati

fuer

p. .

tion

sibi telli

rai

effe

lin

eti

do.

D

CC

CY

lo

g.

u

F

nes extantes Christi & Sanctorum è metallo aut ligno, aut lapide fabresactas (cujulmodi in Lutheranorum Templis cernuntur) in Ecclesis suis vel
retinere vel de novo erigere, eo quod superstitiosorum Abusui magis pateant; sed vel in parietibus aut senestris depictas, vel aula is intertextas, vel
etiam ligno aut metallo insculptas; cum nullo prorsus selololatria periculo. Nemo enim inter nos aut eas
veneratur, aut venerandas putat, contra Dei & Ecclesia mandatum.

S. 107. 15. Idem in antedicta Epist. ad Sim. Ro. nembergium, seniorem Ecclesiæ Anab. apud Cracoviam. p. -430. col. 1. Pædobaptismum probat, & Illius validitatem afferit. Cum enim ille acrius urgeret necessitatem rebaptizandi omnes eos, qui ad Cœtus suos accederent, ita respondet Socinus --Cum Plerique Omne's corum , qui hodie Christum profitentur fatis esse statuant, siquis in ipsa Infantia Baptismum a Quocunque Christi Ministrum præ se scrente, quantumvis mentiente, acceperit, idem vos quoque statuere debetis. Equidem addit, si modo Baptismus Res indifferens est. In quo graviter errat, ponendo hoc Sacramentum inter Adiaphora. At Argumentum hoc ejus à majori valet ex eo, quod Plerique Christiani, quorum Judicio nititur, hujus Sacramenti necessitatem asserant ad salutem consequendam. Idem'in Disp. de Bapt. Aqua. p. 736. col. 1. cap. 17. in princ. improbat reiterationem Baptismi --Quoniam paffim, inquit, receptum est, ut qui Ecelefia annumerari debeant, Aqua Baptismo fint tineti, tingantur vero Aqua Baptismo omnes, qui pro jam Tinctis non habentur. Et paulo Post, sc. 737. ccl. 2. Pædobaptismum probat, ut Rem licitam, etsi Infantes non fint Fidei capaces; argumento à Circumcisione cisione ducto, quæ ad Infantes, etiam ex Dei lege pertinebant, quamvis si Instituti hujus originem, rationemque spectemus, Abrahamo primitus data

fuerit, ut figillum Justitiæ Fidei.

§. 108. 16. Idem, in Epist. ad Mart. Vadovitam. p. 476. col. 2. concedit, Heresiarchas, qui Seditionem concitant, aut suo Commodo student, in haresibus propagandis, severissime tractandos, ut qui non intellectus, sed voluntatis vitio laborent. Concedit item, & illos Harefiarchas, qui solius Intellectus vitio laborant instar Furiosorum & mente captorum trastandos effe, qui licet miseratione digni sint, attamen cum Aliis nocivi deprehenduntur, reprimi solent, & Catenis etiam, si opus fuerit, constringi; sic & Hos, miserandos quidem effe, interea tamen, conatus Ipforum in sua Doctrina propaganda, impedire oportere, idque (si a-

liter fieri nequeat ) Carcere & Vinculis.

§. 109. 17. Idem, Epist. 3. ad Dudithium. p. 502. col. 2. sic ait, Videre nequeo, cur dicas, adeo id esse Homini difficile, ut aliam post hanc restare vitant credat, in os enim Tibi reclamant perpetua tot Seculorum, inde ab omni memoria, experimenta; contra que, nec illa, quas Tu allegas, Rationes, nec quot quot unquam allegari poterunt, quicquam virium habent. Ubi Primo, observandum occurrit, quam tristes Socinianismi effectus fuerint, quibus ipsa Christianæ Fidei Principia admodum quaffata erant, fi minus fubversa. Siquidem hic Dudithius, qui de altera vita tantopere ambigebat, imo & Argumentis eam oppugnare aufus est, inter Anti-Trinitarios principem locum tenuit, five Ingenium, five eruditionem, five Dignitatem ejus spectemus. Deinde, quid intelligit Socinus per experimenta perpetua tot seculorum, quibus altera post hanc vita probatur? Num Apparitiones

paritiones mortuorum? At Illæ infirma valde erant hujus Rei Documenta, cum potuerint esse sensuum nostrorum illusiones, vel malorum Spirituum ludibria; quod & sæpenumero factum est. Præterea, Ethnici negarunt Refurrectionem Corporis; & ipfe Socinus Animarum apparitionem negavit, quippe qui affirmavit eas, post separationem à Corporibus suis fomno quodam lethargico obrutas jacere fine omni sensu & motu; ac proinde revisere non posse hunc mundum, in quo degimus, aut si forte intelligat fecula Patriarcharum piorum, Judzorum, & Christianorum, sibi ordine succedentium, qui unici veri Dei cognitionem professi sunt, Illumque solum coluerunt; abneget suam Psychopannychiam, & abolitionem totalem Impiorum in Die Judicii, cum multis aliis Dogmatibus, que in Scriptis suis tuetur. Agnoscat item Sacrificia piacularia, Dei omnipræsentiam & omniscientiam, corruptionem Naturæ humanæ post lapsum Adami cum Aliis quamplurimis, quæ negat. Postremo, si per tot seculorum experimenta, intelligat concordantia fapientum atque Piorum Judicia istis Seculis degentium, contra quæ nullæ omnino Rationes, quæ à quoquam adduci possunt, quicquam valere poterunt; applicet hanc Regulam ad Dogmata à se asferta, & Argumenta, quibus illa astruere conatur, pro invalidis habeat, &, una cum ipsis Dogmatibus rejiciat.

©. 110. 18. Idem, Catech fragment. cap. 2.p.681. Col. 2. ut Christi Adorationem probet, ad Cypriani Authoritatem se consert, in Textu Apocalypseos citando, sc. Cap. 19. 10. & 22. 9. ubi pro Deum adora, (prout hodie legimus) habet, Jesum Domimum adora, sta enim Cyprianus hoc Angeli Respon-

um

ful

50

ful

B

D

an &

pa

C

E<sub>j</sub>

pi

m

no

ex

æ

uI

ał

ge

pi fe

af

le B

no

sum effert, De Bono Patientiæ in fine ubi, inquit, Socinus, (fub nomine Magistri) vox [ folum ] Subintelligenda est. Discipulo autem replicante, Tunc Dens Pater excludendus effet. Respondet Magister, Angelus non exclussset. Nam de Rebus creatis ejus verba accipienda effent, quemadmodum Ipse erat Res creata. Ac li dixisset, Inter Res creatas, nec me, nec ullum Alium adorare debes prater Jesum. Namque ille est Dominus, nos autem Omnes Servi, ut Tu es. Sic Ille. Ergo, qui Socini Sententiam in hoc sequuntur, eandem quoque Authoritatem in Aliis agnoscant . & similes S. Textus expositiones admittant, ubi par Ratio valet. Admittant Testimonium ejusdem Cypriani, ubi his verbis citat Illud Joannis. 1. Epist. 5. 7. & hi Tres unum funt, hoc est, Pater, Verbum, & Spiritus Sanctus. Sic enim Ille, De U. pit. Ecclesiæ. Licet hæc Clausula omittatur in permultis Codicibus à Syro item & Vet. Latino necnon à Patribus quamplurimis tam Græcis, quam Latinis. Admittant pariter fimilem Catholicorum expositionem de sensu particulæ [Solum] in illis Christi verbis ad patrem directis -- Hæc est Vita æterna, ut cognoscant Te Illum solum verum Deum. Jo. 17. 3. ita ut hæc Particula non Ipfum Christum excludat à participatione Deitatis, (qui ab eodem Joanne alibi appellatur Filius Dei unigenitus. Cap. 1. 14, 18. & à Paulo, in feu proprius Filius, per Antonomasiam. Rom. 8. 32.) fed Creaturas folas. Siquidem, ipfe Christus alibi affirmat, se esse unum cum Patre; neque se negat esse talem Dei Filium, qui Patri a qualis fit, quamvis ob hoc Blasphemiæ incusatus à Judæis, nec semel lapidationi expositus, unde & Apostolus assirmat, Illum non rapinam duxisse, se esse æqualem Deo. Denique. ipfe

ipse nihil moratus accusationem Blasphemia, neque periculum à Judæis, qui Illum interficere studebant, palam afferit Patris sui esse Placitum, ut Omnes honorent Filium, ficut honorant Patrem, qui misit Ipsum. Jo. 5. 23. Ita enim & ipse Socinus intelligit hanc Particulam [Sicut 7 & hoc Argumento nititur, ut probet Adorationem divinam Christo debitam esse. De Ecclesia. p. 353. col. 2. Æquum est quoque; ut admittant pro veris, alias S. Scripturæ Sententias, prout à patribus in Scriptis suis passim citantur, ubi Codices hodierni inter se discrepant. Denique non inique ab iifdem postulatur, ut istiusmodi S. Textus expositiones non repudient, quas verba proprie sumpta quasi sponte suggerunt, quibus scopus S. Scriptoris favet, & quæ consonæ reperiuntur locis parallelis, ubi exdem Phrases occurrunt observandx, & eadem Materia tractatur, tales demum, quas Socinus hic loci dat, atque Aliis, ut Rationi consonas, proponit admittendas.

§. 111. 19. Idem, in Disp. de Baptismo Aquæ.p. 737. Col. 1. hæc habet. Omnia siant, qua ad totius Ecclesia unitatem atque concordiam, & Singulorum simul adiscationem ac salutem pertinere possint. Illud enim Pauli semper pra Oculis habendum, debemus nos sirmiores imbecillitates Instrmorum sustinere. Rom. 14. 1. loquitur quidem de baptizandis infantibus Adultorum, qui antea Baptismum non susceperant, eum tamen petebant. At si hæc Ipsius Regula universim teneat, ut ab illo proponitur, admitti postulat, non solum in Adiaphoris, quæ ad Disciplinam, Ceremonias, Cultusque divini Formulas pertinent, quoties ab Ecclesia Catholica præscribuntur, vel apud plerosque Christianos in usu sunt:

funt, sed etiam in Ecclesiæ Decretis, quæ ad Doctrinam spectant, & Opinionibus passim inter Christianos receptis, siquidem consensus in his, & ejustem Fidei Professio manisesse tendunt ad conservationem Unitatis, Concordiæ, & Ædisicationis ad salutem; sicut e contra, Dissensus in Fide, & Opinionum Fidei receptæ adversarum dissormis Professio, ex natura sua introducunt in Ecclesiam discordiam, atque Schismata, eademque sovent; quibus ni tempestive occurratur, pro Ædisicatione Ruina, pro

falute Perditio fequetur.

S. 112. 20. In disputatione, quam idem Socinus habuit cum Christiano Franken, & extat inter Opera illius. Tom. 2. p. 767. non unum occurrit observandum; quod ipsius Causa officere videtur. Nam primo, cum Franken recufaret disputationem inire cum Socino è sacra Scriptura Testimoniis, qua detorqueri possunt, atque adeo ab Omnibus nunc, etiam absurdissimis sectariis (ut vere inquit) detorquentur ad victoriam; sed Ratione, si modo Illi placeret, secum agere vellet; tandem annuit Socinus, hoc Argumento nixus, quod vera Ratio non sit contraria Theologia vera; quin è contra verum vero tam con-Sentiat, quam Album Albo, aut Pulchrum Pulchro. Unde sequitur Socini Rationem non esse veram fanamque, quæ contradicit veteris Theologiæ Principiis, quam Catholica Ecclesia pro vera semper agnovit, ut à primis Evangelii Præconibus acceptam, qui Ecclesias ubique fundarunt. Secundo Franken sic urget Socinum, Non Causam tuam sublevat, quod S. Lirera Christum adorari jubent; nam & ego multa contra Te Sacra Testimonia afferre possum, quibus & solus natura Deus adorari jubetur, & hunc Honorem nulli Creatura tribuendum effe significatur. Respondet

94

780

Ift

fu

ve

me

So

Sea

tib

pri

tar

Cu

So

dig

ina

cun

dol

fpc

tes

tur

tan

ado

4.

ro,

22.

Cul

Der

in !

enin

Soc

hil

dun

Arg

Respondet Socinus, Ad illa omnia Testimonia ego possum respondere. Cui reponit Franken; & ego ad omnes tuos locos, Christi Adorationem urgentes probabilem potero Responsionem afferre. Quis igitur nobis prabebit Regulam, ad quam moderemur hanc diversitatem? Respondet Socious , Scriptura rette intellecta nobis erit Regula. Cui Franken iterum; Regula debet effe recta & certa, Scriptura autem, quatenus ab hoc vel Illo Homine recte intellecta affirmatur non est recta & certa Regula, quomam dilattir, com ctatur, & pro varis etate Ingeniorum, in varios sensus distrahirur. Replicat Socinus, satis inepre & ridicule - - De veritate mea Sententia ( viz. c S. Literis ) tam sum certus , quam certo scio, me istum Pileum manibus tenere. Cui Franken sic reponit, sane multo gravius, & Rations congruentius - Tua ista Certitudo non potest mihi & Aliis certa effe veritatis Regula. Nam reperietur Alius quifpiam, qui dicat, Sententiam Tue contrariam e S. Literis, fibi effe perfuasiffimam atque certissimam. Cumque in utroque cadem de Re summa sit certitudo, eaque diversa contraria quomodo hac effe potest veritatis Regula, Recta & certa veritatis Regula non potest sibiipsi esst contraria, sed codem semper se modo habet, quibuscionque tandem Rebus dimetiendis applicetur. Hec ille in utramque partem de Regula Controversias dijudicandi, cum ad S. Literas utrinque appellatur. Ex quibus intelligitur, quam difficile, seu potius quam impossibile sit, easdem determinari apud eos, qui sibi fas putant, S. Literas pro arbitrio exponere, fuosque sensus Illis ad libitum affingere. Tertio. Cum Franken urgeret, Christum utpote finitam snbstantiam (juxta Socinum) non posse esse Objectum divina Adorationis atque Invocationis, cum Talis capax non sit infinita saprentia ac Potentia, que

que ad istiusmodi Objectum Cultus divini necessario requiruntur. Socinus respondet, Philosophica sunt Ista, & Christi Doctrina iminica. Cui Franken rurlus, Arqui initio hujus Disputationis dicebas, verum vero non esse contrarium. Quomodo ergo nunc vera mea Ratio adversatur Christi Doctrina. Huic vero Socinus nihil habet quod reponat, quam, non eft vera sed sophistica tua Ratiocinatio. At Franken in sequentibus oftendit, hanc suam Ratiocinationem, Socini principiis insistentem, nullatenus ese Sophisticam, sed tam Theologia, quam Philosophia consonam. Quarto, Cum Franken fic arguit, Divina ifta Potestas, quam Socinus Christo tribuit, non est Adoratione Religiosa digna, nisi eam ad divinam usque Naturam extenda. mus, quemadmodum faciunt Trinitarii, existimantes indisfolubili nexu colligatam esse Divinam Potestatem, cum effentia & Adoratione Divina; verumque effe Idololatram, qui Adorationem à Deitate sejungit. Respondet Socinus, Decipiuntur isti, Ratione subvertentes Theologiam. Cum Franken reponit, Diffolve igitur, si potes, istorum Rationes. Sic enim argumentantur, illi veri sunt Idololatra, qui serviunt, id est, adorant seu invocant eos, qui natura non sunt Dii. Gal. 4. 8. qui Conservos, eosque qui sunt è fratrum numero, nec aliquid amplius, adorant. Apoc. 19. 10. 6 22. 9. qui Creaturam aliquam invocant, aut religioso Cultu adorant prater Jehovam Solum. Matt. 4. 10. cum Deut. 6. 13. & 10. 20. qui denique fiduciam ponunt in Homine, & statuunt, carnem Brachium suum, hi enim Maledicta pronuntiantur Jer. 17. 5. Respondet Socinus, Rationes ista è S. Literis deprompta, Nihil alind concludint, quam Christum non esse adorandum, ut Rerum omnium Auctorem, Parentem, & Architectum, poffe autem ac debere adorari, ut quoddam

CHY

tur

nun

am

tra

Pot

mea

ters

buj

inte

mod

rios

tis . hab

mih Dec

for

libi

qua

foli

Den

Chri

quæ tra

cent ce d

quit

Nos

per

dam medium, per quod ejusmodi Adoratio tendit in Deum. Replicat Franken, hanc Causam Adorationis, nempe opus Creationis, Christo competere non posse juxta Socini sententiam, qui statuit eum nibil Commune babere cum Deo Patre in: sto opere, utpote qui longe post ab eo creatus sit, & in mundum missus. Deinde, cum eximia illa Potestas, quam Sociness afferit Christo à Deo Patre datam, non perting at ad Divinam illam excellentiam, que in Patre residet, quomodo ei deberi potest Divina Adoratio atque Invocatio, que pracipue Partes sunt excellentissimi illius Honoris, quem Deus Sibi soli vendicat? Quinto, Cum Franken urgeret illud ipfius Dei Dictum apud Ifaiam, Ego sum Jehovah, illud est nomen meum, & Gloriam meam alteri non dabo Isa. 42. 8. Quod iterum quoque repetit. cap. 48. 11. Ergo, inquit ille, cum Adoratio & Invo. catio Divina sint partes cultus ad Dei Gloriam peculiariter spectantis, Christo, nudo Homini, tribui nullo modo possint, ut qui à Deo multum diversus sit ac proinde Talis, Cui Gloriam istam se denegaturum profitetur, subdit quidem aliquid Socinus Responsi loco, fed quam infirmum sit, & à Ratione alienum, cuivis serio perpendenti facile patebit; quod & Franken statim advertit. Nam primo, inquit Socious, Dictum hoc sic interpretandum est, non smam Gloriam meam ab altero accipi, & sibi arrogari, contra voluntatem meam. At, replicat Franken, hoc est, Opposition; Activum, non Dabo, per Passivum, non patiar accipi; seu potius, non eripi mihi, contra voluntatem meam. Quamvis enim dare quandoque positum sit pro accipere, in S. literis, quia Correlativa funt; quoties sc. quod sponte datur alieni, ab eo sponte accipitur; nunquam tamen ponitur dabo, sumi contra voluntatem meam, seu mihi per vim eripi. Hac enim, crims

cum omnino contraria sint sibi invicem, non se mutuo respiciunt, adeoque alterum in alterius locum substitui non potest. Hic itaque genuinus verborum sensus est; nunquam sinam, ut alius quicunque sibi assumat Gloriam mihi soli debitam , neque ipse unquam eam alio transferam. Deinde, hoc effugium quærit Socinus ---Potest hoc modo illud Ifaia dictum intelligi, Gloriam meam alteri non dabo, id est, totam meam Gloriam alteri non cedam. Christo autem data est pars tantum bujus Gloria. Cui Franken ita replicat. Illud non est interpretari, sed torquere Scripturam. Nam eodem modo quis possit totam in absurdissimos, planeque contrarios sensus trabere. Ut primum illud Praceptum, non habebis Deos alienos prater me ( ut hoc unum pro multis E. G. ponam ) Te magistro, sic interpretabimur, non habebis Deos alienos prater me, quibus totum Honorem mihi debitum tribuas; habere autem Tibi fas est alios Deos, quibus mea partem Gloria impertias. Sed hac tibs forsan non absurda videntur. Neque Socinus in hoc fibi constat. Nam paulo prius contrarium afferuerat, quando dixit, Non divido Adorationem illam, qua Soli Deo debetur, inter Christum & Deum; Jed dico, Deum adorari tanquam Authorem Rerum omnium; Christum autem, ut quoddam medium, per quod ejufmodi Adoratio tendit in Deum. Hac habuit Socinus, que reponeret Adversario, istum Isaiæ locum contra iplius fententiam alleganti; quam valide, judicent æqui lectores. Oftorodus itaque Responsis hifce diffilus, alia quædam affert, viz. hæc. Primo, inquit, per hujusmodi oppositionem, Adversarii explicant ea, que clara per se lucent, per ea que obscura sunt, Novum Testamentum per vetus, multa denique loca, per obscurum aliquem. Deinde, per vocem [ Alteri ] neque Christus, neque Piorum quispiam intelligitur. A. lioquiffa

nu

tic

tes

lec

ato

bu

po

ria

ipf

qua

Dig

COL

San

mei

der do

Væ,

iple

lint

cim

ifta

eft

gi c

pon

Gen

pro

Crea

Gen

bui ,

Hins

Juda

lioquin, Propheta sibiipsi contradiceret. Cap. 46. ul. Apostolis item. Rom. 5. 2. 2 Thes. 1. 12. 1 Pet. 5. 10. Apoc 21. 11. Ipsique Christo. Ib. cap. 3. 21. Ergo, solum intelligit Idola, & Imagines Gentilium. Tertio. non dabo, inquit, Idem Sonat , quod non permittem, ut Homines propria Authoritate Gloriam ipsius aliis as. cribant, fc. Idolis. Pfal. 106. 20. Postremo, inquit, fatis liquet, sensum genuinum verborum hunc ese, quod Deus nolit Gloriam suam ad alios transferri, sc. ut per alienationem ipfe illa spolietar. Hoc vero ipsum Honorem Christi non attingit; cum ille, testante Scriptura S. à Deo ipso ei sit concessus; nec Deus proprerea Gloria sua privetur, sed potius maximo Honori ipsicedat. At neque hac argumentum inde petitum folyunt. Nam primo, verba Dei apud Isaiam per se clara funt, ubi bis repetuntur; atque alibi occurrent plur ma S. Scripture Teltimonia, quibus hæc Gloria Adorationis atque Invocationis divinæ Deo foli ascribitur & afferitur. Neque uflatenus infolitum eft, ut Christis & Apostoli illius Doctrinam fuam confirment Testimoniis è lege petitis, & è Prophetis. Deinde, loca, quæ citat ad probandum, Gloriam Dei suisse aliis Communicatam, mhil ad rem faciunt; & si facerent, nimium probarent; nempe, Gioriam Adorationis atque Invocationis divina, ahis præterquam Christo, à Deo concessam. Itaque, cum dicit Deus, se posturum in Sione salutem, in Ifracle Gloriam fuam. Ha. 46. uft. hoc tantum vult, se illustraturum Justitiæ veritatisque suæ Gloriam in falute Ifraelis, qui coluit ipfum in Sione. Cum autem Apostoli dicunt, Deum nos facturum suz Gloriæ participes. 1 Cor. 15.49. Phil. 3.21. 1 Jo. 3.2. Eodem sensu accipiendum est, quo illud Petri, cum affirmat, nos per Promissa Evangelica factos esfe participes

thipes divinæ naturæ. 2 Pet. 1. 4. non recte, quali nunc in statu gratiæ sieremus proprie participes essentiæ divinæ, quæ dividi nequit in partes; vel quasi Gloriam Deitati propriam, in altero seculo consecuturi essemus; sed respectu effectuum atque qualitatum à Deo in nos emanantium, quibus inchoatis plenius similes illi reddimur nunc Temporis in Gratia, & postea reddendi sumus in Gloria. Sedere demum in Throno cum Christo, quod iple victori pollicetur. Apoc. 3. 21. est nihil aliud, quam unumquemque talem, fuo modo & gradu Diguitatis atque Gloriz colestis, una cum Christo, confortem esfe. Col. 3. 4. Sic alibi Paulus assirmat, Sanctos mundum judicaturos, 1 Cor. 6. 2. Hoc tamen neutiquam æquat illos Christo Judici, neque derogat aliquid supremæ ipsius Potestati, in mundo judicando; ut neque Apostolorum Prærogativz, de quibus idem Christus affirmat, quod cum iple fessions sit in Throno suo glorioso, illi quoque ant sessuri in duocecim Thronis, judicantes duodecim Tribus Israelis. Matt. 10. 28. Tertio, verba ista Dei generaliter efferuntur de omni, quod non est Deus, seu quod est alterum à Deo; neque restringi debent ad idola Gentilium, quamvis Instantia ponatur in iis quandoque, eo quod à cunctis fere Gentibus pro Diis colerentur. Neque enim minus prohibet Deus Honorem suum impertiri cuicunque Creaturæ in Cœlo, vel in Terra, quam Idolis & Imaginibus, ut foli, lunæ, stellis, elementis, Principibus Gentium & Heroibus defunctis. Postremo, Deus non folum prohibet, Gloriam sibi debitam, alteri tribui, ita ut ipse simul ea spolietur, sed & nullam ilius partem alteri communicari vult. Siquidem sudzi tunc temporis, publice colebant Deum in Tem-

To

ma

Pr

tin

ab

tis

vel

Fic

fiæ

ta

no

dit

Co

hal

div

ftr

pr

ai

de

lit

te

tu

lit

cu

ali

an

di

te.

fu

ni

Templo suo, & facrificiis, & precibus, & observation ne Festorum solennium, ut patet ex eodem Prophe. ta. lfa. 1. fed Idololatriæ rei peragebantur, eo quod Deos alienos una cum vero Deo colerent. Imo, quod plus est, & verbis istis multo congruentius, Deus isthic affirmat, se non concessurum alteri cuipiam qualemcunque partem Gloriæ suæ, utpote quæ sit Majestatis Divinæ prærogativa, nulli Creatura communicabilis. Siquidem, non minus in Dei ignominiam cedit, Gloriam sibi propriam alteritribuere velle, quam ut alter contra fuam voluntatem tibi istam arroget. Imo magis dedecorosum Deo videtur, & ab eo alienum, ut quod majestati suz proprium est, alteri sponte cederet, quam ut contra fas ab altero arripi pateretur; vel alteri, contra mandatum fuum, ab homine dari. Hoc enim est, Idololatriam permittere duntaxat; istud autem, probare. Hoc itaque sæpe factum est, & fere universim: istud vero, nunquam. Quod ergo à Christo dictum est Juveni isti, qui cum ipsius Deitatem non agnosceret, humillime tamen eum falutavit, magistri boni Titulo ipsum honorans, quare me dicis Bonum? Nemo est Bonus, præter unum, qui est Deus. Matt. 19. 17. non incommode adaptari potest Socini asseclis, qui, cum Christi Deitatem, non folum, cum isto Juvene, non agnoscant, sed & omnino negent, cultum tamen Divinum ipsi exhibent, & ab aliis omnibus exhiberi postulant; Quare me ut Deum colitis, cum Deitatem meam prorius negetis. Ego, ex vestra opinione, nudus Homo fum, & non Deus. Nemo autem Honorem Deo debitum meretur, nisi folus Deus; qui palam professus est, se Gloriam hanc suam alteri non daturum. Ergo, vel me Deum agnoscite, vel nolite ut S. 113.21. Idem Deum honorare.

e-

bd

bd

us

m

lit

x

0-

1-

m

i-

æ

1-

n

e

1

S. 113. 21. Idem in Resp. ad Desens: Fr. Puccii. Tom. 2. p. 273. col. 2. Sentio, inquit, omnia Dogmata, quibuscum Fides in Christum, & Conservatio Preceptorum Dei, constare non potest, salutem, si retineantur, penitus eripere, & ob eam causam omnino ab omnibus respuenda esse. Quid ergo siet de permultis Socini Dogmatibus, quæ Fidei Christianæ adversa comperiuntur; si modo illa habenda sit pro Fide in Christum, quæ à Christo & Apostolis Ecclessæ Catholicæ tradita suit, & ab ea semper retenta? Quam bene item convenit Doctrinæ Socinianorum de Psychopannychia & totali Impiorum perditione in die Judicii, cum obedientia Fidei, seu Conservatione Præceptorum Dei, cum è contra habenas laxent omnimodæ vitiorum licentiæ?

§. 114. 22. Idem agnoscit necessitatem Gratiæ divinæ ad studia nostra dirigenda, mentemque illustrandam in cognițione Rerum divinarum. Sic enim precatur pro Fr. Puccio, in sine Responsi modo disti — Deus Opt. Max. pro sua Clementia Te nunquam descrat, & studia ac labores tuos ad Ecclesia sua utilitatem dirigat atque convertat. Pro Coveto pariter — Deum ex animo precor, ut Spiritu suo mentem tuam perfundere, ac sui cognitionis luce collustrare velit. Resp. ad Covetum. Tom. 2. Plura ejusmodi occurrunt in illius Epistolis.

S. 115. Hæc è Socini scriptis habemus, sequuntur alia quædam è Catechismo Racoviensi. 1. De libris Novi Testamenti hæc habet. Quia ab ipsa Christiana Religionis origine, Christiani omnes, etsi inter se diversi sententiis, in eo tamen concordes & consentientes suere, Authores scriptorum Novi Testamenti eos suisse, quos scripta pra se ferunt. Idcirco, qui tam unanimi tot Ætatum & Hominum consensui repugnare

S 3

gen

rati

quo

den

Hon

dis

Rea

aus

Ad

hac

tion

leq

Die

net

m

git

nis

Sic

qu

qu

de

lin

nc

ne

tr

fu

SI

tı

al

V

n

vult, hunc justissimam Causam eins Rei afferre oportet. Recte quidem. At nonne par Ratio valet de jis S. Scripturæ fensibus, & articulis Fidei, & quibuscunque majoris momenti Dogmatibus, in quibus Christiani veteris avi consenserunt, & hodierni s. mul consentiunt; præsertim, cum testentur se eadem ab Apostolis accepisse, una cum sibris, & Titulis librorum Novi Telfamenti? 2. Inter canfas dissidiorum, quæ in eruendo Scripturæ sensu emetgunt, hanc postremo adducit, Quod Homines Spiritus S. Donum, quod Deus promisit Dies, noctesque eum invocantibus, non, quo par est, studio, implorent. p. 14. 3. Cognitio via ad immortalitatem ducentis Rationem humanam longe excedit; uti Atostolus diserte ait, Homo animalis non percipit ea que sunt Spiritus Dei. 1, Cor. 2. 14. Per ea vero intelligit, de quibus paulo superius egit, v. 9, 10. Que oculus non vidit, nec Auris audivit, nec in Cor Hominis ascenderunt, qua Deus praparavit diligentibus se, & nobis revelavit per Spiritum suum. Quod & de Immortalitate, & via ad eam tendente accipi, Res ipsa aperte monet. pag. 18. 4. Tertiam orationis Dominica Petitionem, scil. Fiat voluntas tua, ut in Cœlis, fic & in Terra, ita explicat. In hac oratione Deum precamur, ut nobis in obedientia prastanda, que ei debetur, & que vita atque factis exprimenda est, opem afferat. Multum enim opis Homo indiget, ut ea que Deus ei, pocissimum sub Evangelio mandavit, prestare possit. Sunt enim ea ejusmodi, que vires ipsius multis partibus superent. P. 109. 5. Eos, qui Christum non invocant, nec adorandum censent, non effe Christianos sentio, cum reigsa Christum non habeant, & licet verbis id negare non audeant, reipsa negent tamen. p. 115. Quid igitur sentiendum de iis, qui ejusdem Christi Deitatem negent

gent, quæ Invocationis & Adorationis istius, qua Christus colitur, fundamentum & causa est? 6. Liberatio nostra per Christum voce Redemptionis exprimitur, quod maxime interveniat similitudo inter eam & Redemptionem proprie sic dictam, viz Homo captions; que Hominem captioum detinent , Peccatum fc. & mundus, Diabolus & mors; Deus & Christus, Captivi Redemptor, Denique Redemptionis Pretium, Ipfe Christus, vel anima ipsius à Deo & ipso Christo impensa. Adjicit quidem - Tantumeo differt, quod in nostra hac liberatione, nemo est, qui accipiat aliquid liberationis nomine. Sic ille, p. 185, 186. At nonne hoc sequitur è concessis modo dictis? Num Christus animam fuam impendit in Redemptionis pretium, & nemo est qui accipiat hoc pretium sic à Christo impensum? Quomodo ergo tunc Redemptio peragitur? Certe dare & accipere, in hoc Redemptionis negotio, correlativa funt, & mutuo fe inferunt. Sicut ergo nemo proprie accipit, quod non ab aliquo datur; ita nemo proprie & cum effectu dat, quod non ab aliquo accipitur. Ita in hoc opere Redemptionis, pretium illud, quod Christus Dei Filius impendit, Pater accipit. Quod & Scriptura non semel testatur. Redemisti nos Deo per sanguinem. Apoc. 5. 9. Christus semetipsum pro nobis tradidit oblationem & Hostiam Deo, in odorem suaveolentem. Eph. 5. 2. Sanguis Christi, qui per Spiritum eternum semetipsum obtulit immaculatum Deo, emundabit conscientiam nostram ab operibus mortuis, ad serviendum Deo viventi. Hebr. 9. 14. Sacrificium & oblationem noluisti, corpus aurem adaptasti mihi - Tunc dixi, ecee adfum, ut faciam, O Deus, voluntatem tuam — Qua voluntate sanctificati sumus, per oblationem

lationem corporis Jesu Christi semel factum. Heb. 10. 5, 7, 10. Unde sequitur, quod sicut oblationes & facrificia pro peccato, quæ Deo juxta legem offerebantur, ab eo acceptabantur, ad reatum offerentis tollendum; ita multo magis, corpus istud humanum, quod Deus Pater Filio fuo adaptavit, ut offeretur in facrificium pro peccato, juxta ipfius decretum ac voluntatem ab eo pariter acceptabatur, ad fanctificandum Genus humanum, seu emun. dandum à Pollutione ista, quam ex peccato contraxerat. Quod & alibi asseritur - Deus fecit, ut is, qui non povit peccatum [id est, (hristus] pro nobis peceatum esset, id est, sacrificium pro peccato. 2 Cor. s. ult. Christus ipsemet peccata nostra furfum tulit in Corpore suo super lignum. 1 Pet. 2. 24. 7. Communiter in Hominibus natura, exigue admodum sunt veres, ad ea, qua Deus ab illis requirit, perficiendum - Nihilominus tamen ea vires non ita prorsus exigua sunt, ut Homo, si vim sibi facere velit, divino auxilio accedente, non possit voluntati Divina obsecundare. pag. 197. 8. Libenter concedimus, neminem esse Hominem, qui voluntate & cursu suo, hoc obtinere potuerit, vel posit, ut Deum ad conferendum aliquod Beneficium in illum moverit. Sic enim Apostolus, non est volentis, neque currentis, sed miserentis Dei, Rom. 9. 16. pag. 208. 9. Fateor, Deum imerdum quosdam Homines ita à Gratia sua rejicere, ut necresipiscere, nec corrigi posint; ut Pharaonem, & Judam. pag. 210. 10. Pauca & obscura S. Scriptura Testimonia, omnino juxta sententiam & plurium & clariorum accipienda sunt. pag. 217.

5. 116. Hæc occurrunt in Catechismo Racoviensi. Sequuntur ea, quæ habentur apud Jonam Schlichtingium, in explicatione Symboli. 1. Symbolum, in-

quit

quit

ipsa

Apo

tati

effe

in

run

que

que

Sy

po

op

po

ad

E

m

ha

au

ar

g

V

C

t

S

quit , quod Apostolicum vocatur , antiquisimum esfe , ipsamque simplicisimam, qualis ab initio fuit tradita, Apostolicam continere veritatem, à nemine fuit dubitatum. Qua causa nobis fuit, ut cum toti orbi testatum esse vellemus nos ipsi Apostolica, & primava veritati in omnibus insistere, in edenda hac Ecclesiarum nostrarum confessione, Symboli istins vestigia presso pede sequeremur. Sic ille, Epist. ad lect. p. 3. Bene est, quod extra dubium ponat summam Antiquitatem Symboli hujus, & simplicissimam veritatem ab Apostolis traditam, in ea contineri asserat. Sed oportet præterea, ut hoc antiquissimum & Apostolicum Symbolum accipiat; non solum quoad Verba, sed & sensum eundem, quo vetus Ecclesia Illud accepit; alioquin Apostolicæ & primævæ veritati in Omnibus neutiquam insistet; cum hac non in vocibus, fed in rebus confiftat. Hunc autem sensum reperire est explicatum in Conciliis antiquis, in Scriptis Patrum, & in istis Fidei Regulis, five Symbolis isthic occurrentibus, quibus veteres plenius & apertius exposuerunt Fidem ab Apostolis acceptam, contra sui Temporis Hæreticos; & à pravis Ipsorum Glossis, variisque Corruptelis eandem vindicarunt. Equidem Schlichtingius in hoc suo Opusculo, passim citat Testimonia S. Scripturæ, quibus suam Sententiam, in cujusque Articuli explicatione, confirmare nititur. At quam absurdum est, & Rationi absonum, citare Scripturam in suo sensu, vel in sensu veterum Hæreticorum, quos Ecclesia Catholica olim damnavit, contra fensum istum, quem ipsa ab Apostolis, aliifque Ecclesiar im Fundatoribus acceptum, Filiis suis constanter tradidit? Par ratio est de litera S. Scripturæ, quam Hæretici abfurdiffimi una cum Catho. Catholicis, olim retinuerunt, atque adhuc retinent; quorum interim fingulæ fectæ, etiam ipsis Socinianis Judicibus, pro Orthodoxis non habentur.

§ 117. 2. De Spiritu Sancto hæc habet. Primi ifti Christiani in Spiritum Sanctum tanquam in Divinum Ecclesia Doctorem, credendum effe dixerum; quod rectissime fieri agnoscimus. Ib. p. 6. Adjicit quidem, sed perperam - Eo ipso tamen, dum eum in Rerum, qua Persona non sunt, Censum referunt, sese de Spiritu Sancto, ustatissima figura, loqui innuerunt. At è contra, ex omni historia Ecclesiastica constat , Spiritum Sanctum habitum foisse pro tertia S. S. Triadis Persona, à cuctois Catholicis, contrariamque Sententiam, ut hæreticam, in Euromio, Macedonio, aliifque Pneumatomachis condemnatam fuisse. Et ipsum Doctoris nomen, quem veteres illi tribuerunt, & Schlichtingius approbat, idem denotat, si vox proprie accipiatur. Interdum quidem, S. Scriptura præeunte, de Spiritu Sancto figurative loquuntur, prout accipitur pro Dono, seu effectu Spiritus Sancti, pro Assatu seu victute Dei ; sed quoties proprie loquantur ( quod apud cos multo ufitatius est ) Personam semper indigitant. Quod etiam in Symbolis antiquis manifeste cernitur. Cum itaque Schlichtingius hic affirmat, Veteres Spiritum Sanctum retulisse in Cenfum Rerum, quæ Personæ non sunt, non solum gratis dictum est, sed & gravissima Calumnia, in favorem fectæ fuæ conficta. Idem postea licet afferat Spiritum Sanctum effe Nibil Alind, quam Afflatum Dei , Virtutem Dei & eff raciam , Medium seu Instrumentum divinum, quod à poluntate divina regitur; & virtutem Altissimi, pront ab Angelo Gabriele

for lat call free iri

671

de

ter fee lut rit gus

log fra ut

priloco fus

con que cep tur int

der

int coo nif

Sic

mi

briele appellatur. Luc. 1. 35. Cogitur tamen ibidem, istiusmodi Titulis Ipsum adornare, quæ Perfonæ foli proprie competunt, ut cum eum appellat, veritatis Evangelica, una cum Patre & Filio, calestem Authorem, & Magistrum, & Ducem, & Teftem. Ideo , inquit , & in Nomen illius, ficut in Patris & Filii, tincti, initiatique sumus. Nam sicut Pater misit Filium de Cœlo, sic Filius in Cælum profeetus, sui loco misit Spiritum Santtum, in quo ve-Inti Redux Orbi universo Evangelicam pradicavitveritatem. Illum quoque vocat legatum Christi fidelem, gui Nihil à seipso loquitur, sed quodeunque audit, Id loquitur; Paracletum item, & Advocatum, Ecclesia fine datum. Hæc, aliaque Plura, quæ ex Evangelio ut plurimum collecta una congerit in explicatione Articuli de Spiritu Sancto, non nisi Personæ proprie attribui possunt; neque aliquam Causam isthic loci affignat, que cogat nos in locum proprii fenfus figurativum supponere.

5. 118. 3. De plenitudine Symboli ita dissetit — Symbolum hoc omnia, qua ad Christianam Fizdem, & sic ad aterna Salutis adeptionem requirantur,
continere, vel inde patet, quod antiquitus ad hac usque Tempora in omnibus Christianorum Ecclesiis usu receptum sit, cos qui Ecclesia per Baptismum aggregantur, non de aliis quam de Symboli istims articulis,
interrogare; & si ad Omnia in hoc Symbolo expressa
interrogati annuerint, eosdem in Christianum Nomen
cooptare. Qui mos nunquam in Ecclesiis invaluisset,
nisi jam olim creditum suisset istims Symboli professionem plenam esse & genuinam Christianismi Tesseram.
Sic Ille in præs. p. 7, 8. Recte quidem, contra
Pontificios, & siqui sunt alii, qui Articulos Fidei
multiplicant, post Fidem hanc ab Apostolis recep-

tam, & ab origine Ecclesiæ traditam. At cum exhinc infert - Quam cum unicam Ecclesia nostra agnoscant, non ulla Alia magis quam ista Christianum Nomen & Titulum ulurpare debent - Fraudulenter agit, Conclusionem inferendo contra veritatem, quæ sibi ignota esse non potuit; nimirum, quod illi , cæterique suæ sectæ Homines Verba duntaxat Symboli hujus antiqui admittant, at minime illud interpretentur juxta fensum Antiquorum; quem igitur quamdiu rejiciunt, & suum ex adverso in locum Illius substituunt, quo jure expectant, ut in Ecclesiam Catholicam admittantur, & pro genuinis Ipsius Filiis agnoscantur? Ignorare item non potuit, quod vetus Ecclesia coacta fuerit non femel explicare hoc Symbolum in Synodis, fenfumque genuinum asserere contra varias Hæretico um ccrruptelas, quos & in iisdem Synodus damnavit, & a fua Communione prorsus abscidit. Qua fronte igitur postulant Sociniani, ut præ cæteris Ecclesiis Christianum nomen & Titulum sibi vendicent, eo quod Symbolum hoc verbo tenus agnoscant, cum Fidem ipsam Verbis istis contentam, Christique Fidelibus commendatam reapse negent, quantum ad plures Articulos, contra fenfum Ecclesia Catholicæ, tum veteris tum hodiernæ? Quo jure se Catholicos existimari petunt ab Aliis, vel etiam censeri aquum putant à suis, quamdiu Tales manent? Non alio sane, quam sectæ cujusque Generis, que Christianismum ore tenus profitentur & S. Literas (in quibus hujus Symboli Articuli continentur )pro verbo Dei habent, pro genuinis Ecclesia Catholicæ Filiis haberi postulant, cum interea istas literas in fensus malesanos & hæreticos detorqueant, quibus Fidem Catholicam fædissime corrumpunt. \$.119.4.5.

li

n

e:

I

17

77

C

7

ej

p

S. 119. 4. S. Scriptura Canonica apud nos hand dubia est Authoritas, p. 9. Verissime quidem. Sed quo certo Judicio Scripturam Canonicam à libris Apocryphis distinguere norunt? Nonne ad hoc Discrimen instituendum, necesse est adhibere Testimonium atque Judicium Ecclesiae Catholica? Cur ergo recusant Ejusdem Testimonio atque Judicio inniti in Canonico S. Scripturae sensu tradendo, eundemque discriminando à quovis sensu spurio

& apocrypho?

dit

l-n

ņ

t

ņ

ne

§. 120. 5. De expiatione nostrorum Peccatorum per Christi sanguinem ita disserit. Christus sacratissimum suum sanguinem effudit, tanquam victima piacularis, pro peccatis nostris, ut illa, tam prastanti, G prorsus eximio, Deoque acceptissimo facto suo interveniente, penitus expiaret & de illorum expiatione ac remissione, aternaque Salute, nos plane certos redderet; quandoquidem per propriam sanguinis sui effusionem introivit in illa Sancta calestia, ut sese, tanquam magnus sacerdos coram Dei vultu offerret, coram illo appareat, interpellet que pro nobis. Sic ille, p. 60. & postea. Si Christus posuerit Animam suam peccatum (id est victimam pro peccato) videbit semen &c. Ila. 53. 10. Idem docent omnia Scriptura loca, in quibus sanguini Christi peccatorum nostrorum expiatio & Remissio tribuitur, Christique sanguis cum Victimis expiatoriis confereur, vel Christus per Sanguinem Suum in celeste Tabernaculum, ad expianda peccata nostra, ingressus esse dicitur. Sie ille, p. 65. unde bene concludi potest, Christum satisfecisse Deo pro peccatis nostris per fanguinis sui effusionem; sive Christi fanguinem sic effusum ad remissionem peccatorum à Deo impetrandam, fuisse Pretium ab illo acceptatum. Siquidem victime piaculares sub lege Mosaica, Deo fatif-

Satisfaciebant, ejusque iram placabant pro pecca. to contra legem admisso, illius reatum tollendo. Deinde si Factum hoc Christi, in sanguine suo essun. dendo pro nostris peccatis fuerit Deo acceptissimum, ergo Pretium hujus sanguinis, ut à Christo oblatum fuit, fic & à Deo in hunc finem acceptum fuit. Sin acceptum non fuit ad hunc finem confequendum, quomodo Christus per hanc sangu. inis fui effusionem nos certos reddere possit, de peccatorum nostrorum expiatione atque remissione. & de æterna fahite, quas hoc pacto nobis acquifivisse dicitur? Quomodo demum magnus hic facerdos, per victimam hanc piacularem, & fibi & nobis Aditum patefecit in cæleste Tabernaculum, si minime Deo grata suerit, & in eum finem accepta quo salutem nostram in Cœlo persiceret?

S. 121. 6. Idem fic explicat Articulum Symbo. li nonum, de Ecclesia Catholica. Credimus Christianos Ecclesiam, id est, congregationem visibilem con. stituere debere, eamque sanctam, non civilem, credimus eandem debere effe Catholicam feu universalem, id est, non uni alicui populo ascrictam, ut fuit Judaica, Jed omnibus populis communem; nec Doctrina & Fide variam, sed ubique & omni Tempore, initio ab Apo-Stolis facto, unius ejusdemque Doctrine & Fidei; istins nempe, que Symbolo hoc comprehensa est; ut qui hanc retineat, vere sit Catholicus; qui vero Contrarii aut alieni quippiam admisceat , hactenus Catholicus effe non possit. In hanc igitur Santtam Ecclesiam Catholicam credimus, quia hec omnia, que Christiani, Sanctis moribus dediti, semper & ubique profesti fant, pro veris & indubitatis agnoscimus. pag. 113. unde concludimus fuisse, & esse, & femper fore visibilem Christianorum Ecclesiam; nec uni Genti, nec uni

alicur

ali

fti

qu

fe !

me

va

qu

cle

pre

icn

500

per

har afc

rec

lit fti

Eta

mu

pan

tio du

Eti

Chi

que

con eft

fita

Euc

Do

alicui sectæ astrictam, quæ sibi soli Ecclesiæ Christianæ nomen arrogare velit; eandem quoque retinere Doctrinam istam atque Fidem Catholicam, quam Apostoli ubique prædicarunt, & Ecclesis à se fundatis, sacerrimi Depositi loco, tuendam commendarunt; Catholicos esse, qui hanc integram servant & inviolatam; Hæreticos autem, qui adversi quidpiam, aut alieni intermiscent. Denique in Ecclesiam Catholicam eo usque credendum esse, quæ semper & ubique prosessa est. Postulamus itaque à socinianis, ut sua Dogmata ad hanc Regulam perpendant; tunc enim, vel ea abdicare cogentur, vel haudægre ferent, si minus in Censum Catholicorum ascribantur.

6. 122. 7. Idem ad Sanctorum Communionem hæc requirit. Credimus unumquemque, qui salvus effe velit , debere cum Sanctis iftis , id eft , Discipulis Chrifi Sanctam habere Conversationem, & Rerum Sanctarum, que Christianam Pietatem constituint, communionem. Porro, Res ifte Santte Sunt , Fides, confessio , penirentia, Baptismus Aque, sacrorum conventum ditigens frequentatio, eucharistia celebratio, item Fru-Hos & Opera Fidei ac Panitentia, & Spiritus San-Eti , post Fidem ac Panitentiam , divino munere , in Christianis habitantis, sc. perfecta Charitas, sanctaque, omnemque civilem Honestatem exuperans, vita conversatio, veraque Regeneratio, sine quibus Fides est inutilis & mortua. p. 117. ubi agnoscit necessitatem duorum Sacramentorum, sc. Baptismi, & Eucharistiæ; & opus Regenerationis, una cum Dono Charitatis, gratiæ Spiritus Sancti attribuit.

S. 123. 8. Efficaciam Baptismi his Verbis agnoscit — Quicunque salvus esse vult, Baptismum Aqua Aqua Jubire debet, ut per eum Christo initietur, & Ecclesia inseratur, & per sacrum hoc lavacrum peccata pracerita abluat, nec carnis deponat sordes, nudam tantum Ceremoniam Corpore obeundo, sed id quod illa denotat, & cujus causa est instituta, Animo peragendo, & opere deinceps exequendo, bona Conscientia Innterrogationem in Deum obtineat, per Resurrectionem Jesu

Christi. p. 118.

§. 124. 9. Eucharistiæ quoque essectus ita describit, dum ista Apostoli verba exponit — Panis iste, quem frangimus, Communio Corporis Christi est; & Calix Benedictionis, cui benedicimus, Communio Janguinis Christi est. 1 Cor. 10. 10. h.e. inquit, id, per quod communicamus ipsi Corpori & Sanguini Christi. Nam cum ex uno Pane omnes participemus, fit, ut unus Panis, & unum Corpus fiamus, id est, Communione ac societate inter nos copulemur; (qui alter istius sacri Ritus sinis est) Cum vero hic Panis Corpori. Christi, illiusque memoria unice sacratus sit, fit, ut ei Communicantes, ipsi Corpori Christi communicemus, tantoque sanctius & arctius inter nos conjungamur; non secus atque illi, qui victimas comedebant, altari; & qui Idolothyta, Damoniis communicabant, quod victima altari consecrata essent. Idolothyta Damoniu immolarentur. pag. 119.

S. 125. 10. De Remissione peccatorum hæc asserit — Credimus omnia praterita, quamvis gravissima, Peccata; omnesque etiam, post agnitam veritatem, intercurrentis humana imbecillitatis lapsus, omnibus Sanctorum, quam diximus, Communionem habentibus, per obedientiam, & sanguinem, & Oblationem sesu Christi, plenissime remitti; eosque hac Ratione non ex legis operibus, propriisque meritis; sed sme illis ex Dei Gratia justissicari. Qua quidem Remissio peccatorum,

ac

à

CO

Se

di

S

qi R

p

al C

qu ha

ra A

ut

tra

m

te

53

no &

id

ibi

N:

fan

lur

fub

ac Justificatio, fide & Pænitentia, ex parte nostra, comparatur, Fidei vero & Pænitentia frustibus, con-

fervatur. pag. 123, 124.

§. 126. 11. Mihi agnoscere quoque videtur ejusdem numero Corporis Resurrectionem, dum ista Scripturæ loca citat, in confirmationem hujus articuli que illud plane demonstrant. viz. 70. 6. 39, 40. R.m. S. 11. 6 8.23. 1 Cor. 15. 29, 30, 32, 42, 43, 44. 2 Cor. 5. 1, 4. Phil. 3. 20, 21. Quid enim proprie dicitur refurgere, nisi quod prius cecidit; aut resuscitari, nisi quod antea mortis somno quasi sepultum jacuit? Idem quod feminatur, non autem alterum aliquod femen, exfurgit in fegetem. Christus surrexit in eodem corpore, & nos pariter, qui habemus eundem Spiritum vivificum, in nobis habitantem, cujus virtute mortalia nostra Corpora vivificabuntur. Christus servator noster, ut ait Apostolus, transformabit Corpus nostrum humile, ut fiat conforme Corpori suo glorioso. Ergo est idem corpus humile quoad substantiam, quod ita transformatur; licet forma seu species externa immutetur. Quod & alibi ab eo clarius asseritur, oportet hoc corruptibile induere Incorruptionem, & hoc mortale induere Immortalitatem. 1 Cor. 15. 53. Ergo corpora hæc nostra de novo vestientur, non illorum loco nova substituentur. Equidem caro & fanguis Regnum Dei hereditare non possunt, id est, corruptibilis caro & sanguis, ut Apostolus ibidem sensum suum explicat, cum statim adjicit, -Neque corruptio hereditat Incorruptionem. Et fane, si Corpora istorum, qui vivi deprehendentur in Domini nostri Adventu, immutabuntur solum ( ut istic asseritur ) remanebunt autem quoad substantiam, par ratio valebit de corporibus mortuorum,

tuorum, ex hypothesi quod Deus potentiæ suæ vires, Justitiæque suæ æquitatem, erga utrosque pariter exercere velit, in suorum corporibus glorificandis; de quo non est, quod ambigamus.

S. 127. Hac è Schlichtingio in Symbolum. Restant adjicienda, quæ reperire est apud Joachimum Stegmannum in libello de Judice & norma Controversiarum sidei. 1. Apellamum, inquit, ad Judicium omnium, qui sana Ratione utuntur, etiam Adversariorum. Act. 4. 19. 1 Cor. 10. 15. Idcirco, nisi putet alios omnes, qui ipsorum Dogmata, post accuratum examen adhibitum damnarunt, sana ratione omnino destitutos esse, necesse est, ut ipse, suæque sectæ Homines, eadem quoque damnent. At si Rationem sanam ipsorum propriam esse velint, Cæteris omnibus exclusis, siec modestiam certe sapit, nec sanam Rationem.

§. 128. 2. Inter principia maxime Generalia, atque certa, ab eo recensetur - Communis illa Fides, quam tum viri graves, tum consentientia Historiarum Monumenta, constansque fama publica, apad omnes merentur. Talia enim insiciari nemo auste, nisi qui ipsum hoc universium velit evertere. Recte quidem. Ergo & ipsi sidem adhibeant iis, que veteres Ecclesie Doctores, Historici Ecclesiastici, actaque synodorum testantur de Ecclesie primitive Doctrina, de Traditione Apostolica, & de novellis Hæreticorum Dogmatibus, contra Fidem Catholicam tunc temporis exortis, & unanimi Ecclesie sententia condemnatis.

9. 129. 3. Judex est, qui rette explicat Scripturam, & ex en colligir. Hoc quidem verissime. Sed quis sententiam seret de hoc Judice, an tecle explicet hanc Scripturam, & ex ca rite colligat?

Num

Ni

fta

me

con

fit ;

qua

cim

dic

nem

que

hibe

quoi

am

mit

bus

cret

tot

illor

cere

& à

pini

abre

diffe

fanx

tur.

tend

Eccl

35.

tio 1

rum

fum

Num ipsi soli, an orbis Christianus, qui ex adverso

9. 130. 4. Totins Ecclefie, aut pracipuorum ejus membrorum, sive extra Concilium, sive in Concilio congregatorum; seu id à Papa approbatum sit, seu non st; tantum abest, ut affernentur (Socimani sc.) aut contemnant Judicium , ut facilius & certius multos , quam feorsim singulos; Doctos prafertim, quam simpliciores, quid verum falsumve sit, discernere ac dijudicare posse conseant; modo omnes illi sanam Rationem, & animum ab affectibus, seu Partium, opinionumque praconceptarum fludio liberum, in Judicium adhibeant. Plus enim vident ceuli, quam oculus, & quod unum effugit, multorum sedulitatem & industriam fallere vix potest. Hinc fequitur, Socinianos fubmittere se debere Ecclesiæ Catholicæ Judicio in rebus ad Fidem spectantibus; necnon, Synodorum decretis, que ab Ecclesia approbata sunt; Denique, tot Theologorum doctiffimorum sententiæ, qui illorum Placitis Hæresis notam inusserunt; nisi dicere velint, eos omnes sanæ Rationis expertes esse, & à pravis affectibus, insano Partium studio, & opinionibus præconceptis eo usque in transversum abreptos, ut prorfus inepti fint ad Judicium indifferenter ac libere ferendum. Quod non minus fanæ Rationi, quam Christianæ Charitati adversa-

§. 131. 5. An aliquis in Ecclesia gremium admittendus; aut, si in Ecclesia suerit, an ejiciendus sit? Ecclesia sive judicio, sive arbitrio subjectum est. p. 35. ubi authoritatem Ecclesiæ agnoscit in exercitio Disciplinæ suæ, quantum ad membrorum suorum admissionem, vel ejectionem, prout illi visum suerit; & consequenter, in repellendis, vel expellendis pellendis Hæreticis, quales Sociniani sunt ex ipsus Judicio. Itaque, nihil est, quod querantur de Ecclesia, cum hanc Disciplinæ suæ Partem erga cos exercet.

5. 132. 6. Non vult unumquemque esse Judicem in iis, quæ ad Religionem pertinent ut, quidvis pro libitu statuat, fine ulla reverentia Ecclesia aut Reipublicæ; aut fine nietu Turbarum -- Tantum abest, inquit, ut Ecclesia abjicere respectum liceat, ut potim qua Ratione quisque legitimum Ecclesia membrum fiat, vel maneat, acri Judicio inquirendum sit. p. 52. Cur itaque Socinus unumquemque suo arbitrio relinquit in Rebus Theologicis, ut de iis, prout sibi visum fuerit, statuat? Cur ille, una cum Sociis ac Discipulis, Catholicam Ecclesiam adeo vilipendit, & illius Judicium suo postponit, imo contemptim rejicit, perinde ac si nihil omnino valeret? Cur non Schismata passim excitavit in Ecclesiis Polonicis, aliisque vicinis, & Conventicula nescio quot suorum contra leges ubique coegit, quibus necesse erat Rempublicam quoque conturbari; sed & potestatem atque Jura Magistratus Politici diminuere tentavit, in Resp. ad Palaologi librum de magistratu? Qua de Causa cum seditionis postularetur apud Stephanum Batoreum Polonia Regem, Cracovia discedere coactus est, & in adibus Christophori Morstinii Paulicovii Domini Refugium quærere? Cur item Socinus neminem solicitum esse vust de hoc, ut exquirat, quanam sit illa vera Christi Ecclesia, ad quam se conferre debeat veritatis inquirendæ, & falutis comparandæ Caufa; fed unumquemque privatum Sacræ Scripturæ Interpretem constituit, & genuini sensus arbitrum? Cur denium hic ipfe Stegmannus paulo post fibiipli

faci mus utru atqu gien

fibi

tum

erro culc cerr tiis. fam

Tra
præ
ti i
celfa
infra
culii
tant

fidic

plus novi pag. perit strai

denti ut 1 (id 1

3

,

1

-

S

2

t

-

e

sibilipsi in hoc contradicit, cum ait --- Non tantum norma nobis (cumprimis autem divine litera) satis clare & perspicue proposita est, sed & vires seu facultates sufficientes concesse sunt, ut si modo velimus, & animum intendamus) dijudicare possimus, utrum, & quo in errore hareamus; quidque verum atque sequendum ; & contra, quid falfum, atque fugiendum, dignoscere. Quod si ita sit, quomodo fit, ut tot Ingeniosi, & eruditi, & industrii veritatis inquisitores, ad eam tamen non pertingant, sed in errorum Devia diversimode abducantur? cujus luculentum Judicium est, Contrarletas illa, quam cernimus in illorum Interpretationibus, & fententiis. Idcirco necesse est, ut hujusce Desectus Causam alibi quæramus; nempe, in neglectu mediorum istiusmodi, quæ Deus nobis utenda proposuit subsidio ad veritatem exquirendam; qualia sunt Traditio Catholica, Confensus Patrum, Judicium præsentis Ecclesiæ, externa; & Gratia Spiritus Sandi interius illuminans; quam Oftorodus haud necessariam esse putat, ut nec iple Stegmannus paulo infra. pag. 89. ubi affirmat., Unumquemque sine peculiari illustratione Spiritus Sancti dijudicare posse tantum, quantum intelligi ad salutem sufficit, quamvis plus intelligere possit, & certius judicare de eo quod novit, accedente ope Spiritus Sancti. & post paulo. pag. 91. Multa sunt in S. literis fatemur, ad qua peritius & perfecte intelligenda, Spiritus Sancti Illustratione opus effe credimus. Illa autem talia effe dicimus, sine quorum intellectu peritiore quisque credere, ac porro etiam servari queat. Inde, non nisi jam Credentibus Spiritum Sanctum dari legimus; non certe, ut primum aliquid intelligant, quo credere possint, (id enim seipsum evertit) sed ut plura intelligant, tum qua

que ad Fidei ipsorum confirmationem, tum ad aliarum informationem faciunt. Non mirum est igitur, fi ex hoc duplici neglectu factum fit, ut & veritatem non assequantur, & in errores incidant. Neque enim Deus solet Spiritus sui gratiam largiri, nisi humilliter petentibus, & in diligenti ulu istorum mediorum assidue veriantibus, quæ ad veritatis assecutionem, errorumque fugam, fumma cura atque Be-

nigtate nobis indulfit.

6. 133. 7. De Re ignota nemo recte judicat. At credendum est unique in sua arte experto. Sic ille, pag. 73. Hinc fequitur, non unumquemque è plebe Christiana, sed eruditos solos admittendos esse pro idoneis Judicibus, in Dogmatibus controversis, quorum sententia inniti oportet eos, qui ad judicandum ex se inepri sunt. Sed quid facient, quoties eruditi in hujusmodi Rebus determinandis, sententiis inter se discrepant? Certe, in Rebus dubiis, tutius est illis adhærere, quos verisimilius est nos fallere, nec posse nec velle; hoc est, eorum ductum sequi, qui non tantum numero plures funt, sed & Doctrine, probitatisque nomine celebriores; seu (quod eodem fere recidit ) præpositorum illius Ecclesiæ, cujus membra sumus, Decretis acquiescere. Ubicunque sc. manifestus er or non apparet, qui oppugnet cæteras Ecclesiæ Catholicæ partes, vel veteris Ecclesiæ fidem atque Praxin, vel S. Scripturam.

S. 134. 8. Si de Divinis judicandum sit, que Chri-Stianam Religionem constituunt, Principia Divina omnino perspecta oportet, habeat. Accedat libertas à prajudicio, & sincerus Amor veritatis. Inprimis autem, Illustratio Spiritus Sancti, cujus ductum Ratio sequatur in judicando. Sie Ille. pag. 77. At hæc Divina Prin-

m

CU

PI ift

fo ni

tis

fe.

re

a

ne

de

au lo

ate

ad

pr

nu

ca

nu

to

Sen

Te

VET

mo

per

Ge

 $D_{\ell}$ 

cij

Principia dignosci certo nequeunt, neque Conclusiones ex iis rite colligi, si Adjumenta modo memorata neglectui habeantur. Et sane si Sociniani, cum aliis Hæreticis, immunes essent à Philautia ac Præjudicio, veritatemque sincero Amore colerent, istiusmodi errores tam arctis amplexibus nunquam foverent, & tam obstinate tuerentur; mediis omnibus retegendi eos, interea, aut superbe contemptis aut saltem crasse neglectis. Interim tamen, bene fe habet, quod ad hoc opus judicandi imprimis requirat illustrationem Spiritus Sancti, cujus ductum Ratio sequi debeat. Hunc enim qui sequitur, neque in Ignorantiæ tenebris ambulabit, neque in devias errorum ambages se abduci patietur. Hoc autem lumen atque hunc Ducem, quicunque de Cœlo sibi dari velit, necesse est, ut (Impedimentis rete judicandi procul amotis) oculos suos aperiat ad hoc Cæleste lumen intromittendum, & Ducem præeuntem sedulo sequatur. Alioquin, hoc Divinum Auxilium vel omnino negabitur ei, vel incassum dabitur. Neque enim Deus hujusmodi Donum aut conferre in invitos solet, aut apud Ingratos & Ignavos confervare.

§. 135. 9. Fides certior est scientia, etiam ea, que sensuum Testimonio nititur. Credis tamen haud dubie, Te videre, audire, legere. Imo, propterea credis, quia verum id esse agnoscis. Sicut Thomas. Jo. 20. 28, 29.

§. 136. 10. Multa credimus vera esse, quorum modum, quo pacto is sese omni ex parte habeat, Ratio persecte non intelligit. Unde illud Taciti De moribus Germanorum -- Sanctius & reverentius visum, decretis Deorum credere, quam scire.

§. 137. Hæc Socini, aliorumque quorundam præcipuæ notæ Socinianorum, Concella notare, operæ

pretium duxi, quo via facilius præstruatur ad Ipso-Dogmata aggredienda atque demolienda. Quam discordent enim cum iis , que alibi inscriptis suis passim asserunt, ac tuenda suscipiunt; & quantum virium habeant ad ea debellanda, non ægre animadverti potest ab æquo lectore, qui utraque inter se conserre velit. Itaque egregie dictum est à Stegmanno in hoc ipso libello. pag. 128. -Ita mira Res est veritas, ut non possint non perpetuis se conficere Contradictionibus, quicunque eam oppugnatum cunt. Qui etiam postea, in Cap. de abusu Rationis, ingenue quidem fatetur vim prajudicii in sententia ferenda; & ad hoc demonstrandum, varias affert instantias; at interim, suæ sectæ Præjudicia, quibus Ratio inter judicandum pervertitur, & à recto aberrare cogitur, vel discerne e nequit, vel non vult agnoscere.

\$. 138. Hactenus de Socinianorum Concessis. Reliquum est ut eis proponamus quadam postulata; quæ, ut arbitror, haud iniqua putabunt; cum vel antecedentibus Demonstrationibus, vel ipsorum Concessis, vel evidenti Rationi & Æquitati innitantur. Sunt autem hæc quæ sequuntur. 1. S. Scriptura, non obstante illius plenitudine atque Perspicuitate, variis & adversis, faissique Interpretationibus est obnoxia, ita ut moraliter impossibile sit, prout Hominum Irgenia & affectus se habent, ut de vera ejus sententia inter omnes Christianos conveniat, modo licentia unicuique detur in suo ipsius fensu acquiescere. Siquidem experientia cujusque ævi abunde testata est, quam fæde, misereque sensus S. Contextus fuerit corruptus, & in longe alienum transfiguratus; idque in Rebus maximi momenti, tum ad fidem, tum ad mores spectantibus.

§. 139. 2. Traditiones rituales, sive consuetudi-

nes ab Apostolis, virisque Apostolicis introductæ, & ab Ecclesia Catholica generaliter observatæ per plures annorum Centurias; præsertim, si adhuc retentæ sint ab Ecclesiis, & numero pluribus, & Dignitate infignioribus; si minus observatu sint universim & absolute necessariæ, attamen æstimandæ funt, & ex fua natura licitæ, & observatu laudabiles; neutiquam vero ab illis damnandæ, qui iis minime uti solent. Idem censendum est de cis, quæ jampridem, certa de Caula, usurparfictifarunt. Necnon de eis, quas Ecclesiæ particulares hicullic observarunt, vel adhuc observant, à Catholica vero non funt damnatæ, adeoque filentio faltem approbatæ. Illæ vero, quæ semper & ubique invaluerunt, nec damnari possunt fine crimine Hæresis, nec contemptim omitti, fine crimine Schismatis. Cujusmodi funt Pædobaptismus, observatio Diei Dominici, aliorumque quorundam Festorum, certæ & folennes precum publicarum Formulæ, Impolitio manuum in Ordinatione Ministrorum, & Reconciliatione Penitentium, Dedicatio Ædium facrarum, aliaque quædam, de quibus constat, eas receptas fuisse ab Apostolis, ut perpetuo & univerfaliter observandas. Sic enim Authoritas Apostolica vilipenditur, adeoque Divina, quæ in Apostolis residebat; cujusque virtute hujusmodi instituta primo condebant, & Ecclesiarum usui in posterum commendabant.

§. 140. 3. Ubi Ritus atque Consuetudines in diversis Ecclesis different, aut in eadem Ecclesia liberæ observationis sunt, nihil dici aut agi debet, quod in contemptum, vel scandalum tendat, aut istorum Rituum, aut Ecclesiarum, quæ iis utuntur, aut quorumcunque ejusdem Ecclesiæ membrorum,

quibus

quibus in usu sunt. Sic enim præcipit Apostolus-Estote sine offendiculo, & Judzis, & Græcis, & Ecclesiæ Dei. 1 Cor. 10. 32. Qui edit, non edentem ne pro nihil habeat; & qui non edit, edentem ne condenmet; Deus enim assumpsit eum. Rom. 14.3. Ne amplius alii alios judicemus; fed hoc potius judicate,non esse offendiculum ponendum fratri, aut scandalum. 1b. v. 13. fuum quoque exemplum in hoc nobis imitandum proponit -Fadus sum Judæis, ut Judæus; exlegibus, ut exlex, In, rinis, ut Infirmus, omnibus factus fum omnia, into omnino aliquos fervarem. 1 Cor. 9. 20, 21, 22 Ego per omnia omnibus placeo, non quærens mem ipfius Commodum, sed Commodum multorum, ut serventur. lb. cap. 10, ult. eandem quoque Regulam ex ore S. Ambrosii exceptam, sibique & Monicæ Matri datam oraculi instar habuit Augustinus, & perinde observavit, ut non femel testatus est .- Cum enim ab istis consuleretur de Jejunio sabbati, quod Romæ observabatur, Mediolani non item; ita respondit Ambrosius ---Quando hic fum, inquit (id est, Mediolani) non jejuno sabbato; quando Romæ sum, jejuno sabbato; & ad quamcunque Ecclesiam veneritis, ejus morem fervate, si pati scandalum non vultis, aut facere. Aug. Epist. 86. ad Casulanum. Ubi sic pergit, in Regula hac ulterius explicanda -Sed quoniam contingit, (maxime in Africa) ut una Ecclesia, vel unius Regionis Ecclesia, alios habeant Sabbato prandentes, alios jejunantes, mos eorum mihi sequendus videtur, quibus Populorum corum Congregatio commissa est. Quapropter, fi Confilio meo libenter acquiescis, tno Episcopo in hac Re noli resistere; & quod facit ipfe, fine ullo Scrupulo, vel Disceptatione sectare, 6. 141.

§. 141. 4. Si constet de sensu alicujus loci scripturæ sacræ, quod iste ab Apostolis devenerit, & ab issem Ecclesæ relictus sit, cæteris omnibus præferendus est; & nulla Interpretatio ei adversa, à nobis admittenda est. Utrum vero sensus iste ab Apostolis devenerit, annon, judicandum est à Testimonio veteris Ecclesæ, quod extat in Scriptis Patrum, qui Tale quid asserunt, communibusque suffragiis, ratum faciunt; & in Synodorum Decretis, ubi Idem accurratius excutitur, solenniusque, consirmatur.

S. 142. 5. Apostoli ore Tradiderunt, dum adhuc in vivis erant, & post se reliquerunt, summulam quandam Doctrinæ Christianæ omnibus istis Ecclesiis, quas toto orbe plantarunt, priusquam libri novi Testamenti conscripti suerint, & per Ecclesias istas dispersi. Hanc enim professi sunt, & in Illius Fidem baptizati, quicunque in Christi Ecclesiam admissi sunt; quorum multa Millia memorantur, etiam ante Matthæi Evangelium in vulgus editum, quod cæteros novi Testamenti libros antecessisse perhibetur. Quicunque item hanc Fidei Apostolicæ Formulam corrupisse deprehensi funt. vel addendo, vel auferendo, vel fenfum ejus genuinum depravando, pro Hæreticis habiti funt & ex Illius Sententia damnati. Hæc demum pro Regula data est cunctis S. Scripturæ Interpretibus, ut ad Illius Amussim expositiones suas omnes dirigerent; quam si forte neglexerint, & alienum, incongruumque sensum de suo comminiscerentur. expositio ista pro heterodoxa & erronea habebatur. fi minus pro hæretica.

6.143.6.Quod universa tenet Ecclesia, nec Conciliis institutum, sed semper retentum est, non nisi Authori:

tate Apostolica traditum rectissime creditur. Hanc Regulam olim tulit Augustinus. De Bapt. cont. Donatistas. Lib. 4. cap: 24. Rationi certe valde congruam. Siquidem hæc Unicuique dictat, unumquemque effectum necessario habere Causam sibi correspondentem, ac proinde ejustem latitudinis. Quodcunque ergo antiquitus & universim per totam Ecclesiam obtinuit, necesse est, ut se referat ad Apostolos, ut Authores, qui Ecclesias ubique sundabant, sive ad Fidem, sive ad Praxin spectet; niss constet de Decreto alicujus Concilii Oecumenici, quod istud Dogma, vel sustitutum primitus introduxit, &

Ecclesiæ Catholicæ commendavit.

§. 144. 7. Ifte Traditiones pro Apostolicis habendæ funt, quæ ad has Regulas quadrant, viz. Primo, Quando universa Ecclesia cujuscunque ævi Aliquid pro Fidei Digmate amplectitur, & Oppositum pro hæretico damnat, etsi neque expresse inveniatur in S. Literis, neque Deductio illius ex principiis ibi contentis, Unicuique sit obvia. Ratio est, quia Catholica Ecclesia semper professa est, atque hodie profitetur, se omnia Fidei Dogmata ab Apostolis accepisse, neque novas aliquas de Fide Revelationis post Illorum mortem, vel præ se fert, vel expectat. Tenet hæc Regula simpliciter, ni forte evidenter oftendi possit aliquod Dogma, quod Ecclesia Catholica hujus, vel cujuscunque antecedentis ævi tenet, aut esse tenuit, vel fuille plane contrarium S. Scripture, aut Ecclesiæ veteris Doctrinæ; vel eam damnare, aut damnasse, quod illa de Fide tenuit. Quod certe neutiquam probabile, si modo Possibile sit. Secundo, Quando universa Ecclesia Aliquod observat, probatque quod nulla humana Poteltas efficere va-

let, sed à Dei solius Institutione dependet, quoad efficaciam Gratiamque ei annexam, æquum est dicere, Illud à Christo, & Apostolis ejus fuisse traditum. Ratio est, quia non est in Ecclesiæ Potestate, aliquam verborum Formulam, aut quemcunque alium Ritum instituere, cui divina Gratia necessario annexa sit, aut ejusdem vehiculum fit, ex vi fue Ipfius Institutionis, que non nisi humana est; cum Totum hoc pendeat ex Institutione divina, atque adeo ex eadem Authoritate ad Ecclesiam derivari debeat; ficut & ipsa Ecclesia, sic ad eam derivatum fuisse profitetur. Hæc autem Regula eandem in Agendis vim habet, quam Prior habuit Credendis. Tertio, Quando omnes Ecclesiae Catholicæ Doctores uno ofe testantur, se tale Fidei Dogma, talemve Consuetudinem, ab Apostolis accepisse, sive in Conciliis una Congregati, sive seorsim in libris à se conscriptis, certissimum est Catholicæ Traditionis Argumentum. Quis enim dicere audeat, vel cos ignorasse, quid à suis Majoribus acceperint; vel ex industria consensise Omnes, in Posteris mendacio admodum pernicioso fallendis contra propriam sui Conscientiam? Quarto, Vincentius Lirinensis in suo Commonitorio adversus Hæreses has, aliasque quascunque Regulas huc pertinentes in unam hanc contulit, quæ fola ex omni parte Tuta est, atque completa; nimirum, ut eam Traditionem pro Apostolica habeamus, que ubique, semper, & ab omnibus recepta est; seu, qua pro Testimonio adducit Universitatem, Antiquitatem, & Consensum unanimem; Universitatem receptionis per Ecclesiam Catholicam; Antiquitatem originis, à Sanctis Majoribus, & Patribus nostris, usque ad Apostolos deducta; Consensum item unanimem omnium, vel pane omnium

Omnium Ecclefia Sacerdotim atque Magistrorum. Sic

ille. Common. cap. 3.

§. 145. 8. Ecclesia Christiana his notis dignoscitur, & ab omni alia Societate discriminatur; quod sc. sit una, Sancta, Catholica, & Apostolica. Una in se, & respectu Regiminis; Sancta, respectu Fidei & morum; Catholica, respectu Amplitudinis, ut quæ nulli uni Genti astricta sit; Apostolica demum respectu Originis sive Fundationis. Una, ut excludat Schismaticos; Sancta, ut excludat Atheos & Insideles, Prosanos atque Libertinos; Catholica, ut excludat Hæreticos & Perduelles; & Apostolica, ut excludat Enthusiastas, & quoscunque novæ Fidei Præcones. Porro, quicunque non est Membrum Ecclesiæ hisce notis insignitæ, extra quam non est salus, pro vere Christiano seu Fideli non est agnoscendus.

5. 146. o. Ecclesia Christi est Cotus visibilis, femperque fuit, eritque Talis, usque ad secundum ipfius Adventum. Hæc autem Ecclesiæ visibilitas, atque Duratio perpetua, ut disertis Christi Promillis innititur, fic & experientia omnium huculque Seculorum de facto confirmata est, Eclipsin quidem passa est interdum, & in quibusdam Mundi Partibus, ubi olim inclaruit, multum obscurata est, si minus in totum defecit; at ex hac Eclipsi se pauto post recepit, pristinoque lumine denuo resplenduit; imo, & novas Regiones Tenebris prius obsitas, Evangelicæ veritatis falutari lumine perfudit. Nunquam autem, vel Hæreticorum Clandestinis molitionibus, vel aperta Persecutorum vi, vel inteltinis Filiorum suorum Dissidiis, vel atrocibus rectæ Fidei Professorum scandalis moribusque flagitiolis eo usque oppressa est, ut non tempestive refur-

Pc

fec

&

ca

br

pe

tet

refurrexerit, Hostes vicerit, Perduelles subegerit Filios dislidentes inter se tandem conciliaverit, mores emendaverit, disciplinam resarciverit, morbisque abactis, fanitatem, prius læfam, & imminutam recuperaverit. Constat item Cœtus hic visibilis, tam ex malis, quam ex Bonis, qui in externa ipfius communione fimul degunt; ita ut Mixtio hæc non folum Plebem Christianam, sed & Ecclesia pastores, Comprehendat. Quod fatis patet tum ex Historia Ecclesiastica cujusque seculi, quæ Rem iplam demonstrat; tum ex Christi Parabolis, quæ futuram prædixerunt; sc. Ex Parabolis de Tritico & Zizaniis, in eodem Agro; de bonis & malis Piscibus, in eodem Reti; necnon, de Ovibus & Hædis, in eadem Caula. Quibus adjici potest Illud Apostoli. De valibus ad Honorem & Contumeliam, in eadem Domo. 2 Tim. 2. 20.

§. 147. 10. Ecclesia Catholica uniuscujusque ævi, & speciatim hujus, in quo degimus, non censenda est errare in Re aliqua majoris momenti, sive ad Credenda, sive ad Agenda spectante. Proinde, singulis illius membris tutissimum est ipsi considere, in Determinatione Rerum controversarum, & in ipsius Sententia acquiescere, sive Fidem respiciat, sive Praxin, in iis sc. quæ ad Cultum divinum, & Politiæ Ecclesiasticæ administrationem pertinent.

§. 148. 11. Ecclefia non Catholica duntaxat, fed & quævis Particularis, quæ sc. Independens est, & sui Juris, habet Authoritatem legislativam circa Adiaphora definienda, quam omnía Ipsius membra agnoscere tenentur, ejusque Decretis obtemperare.

§. 149. 12. Discrimen necessario statuere oportet, inter Pastores Ecclesiæ, plebemque Christia-

nam; cum pastores habeant munus sibi proprium, quod nemo usurpare debet, five exercere, fine Missione legitima, hoc est, qui non est ad whed exercendum rite vocatus, ordinatus, & admissus.

S. 150. 13. Judicium pastoralis Directionis valde necessarium est in Ecclesia Christiana, nec temere rejiciendum à Plebe, utpote quod innititur Peritia simul atque Potestate Pastorum, qui à Christo summo Ilio Pastore, Gregi ducendo præsici-

untur.

6. 151. 14. Jurisdicio præterea competit primariis Ecclesiæ Pastoribus, qui dicuntur Episcopi; & Judicium coercivum, in Censuris Ecclesiasticis, quas ex Officio, & Potestate sibi à Christo data, tum legibus latis decernunt, tum juxta leges istas infligunt, in immorigeros & obstinatos. Alioquin, ordo, Decorum, atque Pax, conservari nullo modo possent in Ecclesia Dei. Eadem potestas se pariter extendit ad Doctrinam Fidei, Cultusque Divini Praxin, quas eisdem incumbit, non folum proponere, fed & obtervandas præscribere. Extendit se quoque ad Personas onmium sue Jurisdictioni subditorum, delitibus inter eos exortis judicium ferendo, errores condemnando, veritatem confirmando, Convictos erroris, & in Contumacia perfeverantes, Censuris coercendo, & à Communione Ecclesse tandem secludendo.

S. 152. 15. Authoritas Conciliorum Generalium est sub Christo suprema in Terris, tum in determinandis Fidei Controversiis, tum in legibus Ecclesiasticis ferendis, que omnes Christianos obligent, in Rebus ad mores atque Disciplinam spectantibus.

§. 153. 16. Decréta Synodorum legitime procedentium, & ab Ecclesia Catholica approbatarum, (etfi Generales non fuerint) non funt à quoquam

F

Il

8

b

IT

cl

ne

CC

ra

ol

ta

C

ftu

du

ni

int

int

da

ex]

qua

me

Fru

Soc

cip

Ali

five

ver

vel

Fideli repudianda; quippe quæ singulos Christianos obligant, tum ad professionem Fidei ibidem decretæ, tum ad praxin Disciplinæ, juxta Canones Illarum Authoritate Sancitos. At magis præcipue & peculiari jure Ecclesiarum istarum Membra obligant, quæ Delegatos suos ad Synodum miserunt, quarumque Delegati illuc ita imssi, Ecclesiarum suarum sensum atque Sententiam, in Synodo integre, summaque side repræsentarunt, & congruenter Suffragia sua una cum Cæteris, tulerunt.

§. 154. 17. Goncilia vere Ceneralia, qualia erant sex Priora, cum ab Ecclesia Catholica jam
olim suerint approbata, merito postulant, ut Authoritas Illorum universim agnoscatur, qua patet Ecclesia
Christiana; & ut Decreta illic sacta, præsert i ea quæ ad
side spectant, admittantur ab omnibus vere Fidelibus.

n

0

i

§. 155. 18. Etsi nullæ Revelationes, post Christum & Apostolos, Eccelesæ datæ suerint ad condendum novos Fidei articulos, & substantiam Cultus divini aut Politiæ Ecclesiasticæ immutanda, opus est tamen interiore Spiritu stilluminatione ad Scripturam rite intelligendam, & Mysteria Fidei, ut oportet, percipienda; qui Spiritus nunc dierum, non est quærendus aut expectandus, nisi in usu istiusmodi mediorum, quæ idem Christus, & Ipsius Apostoli Ecclesæ commendarunt; quæ item Ipsa in hunc sinem olim cum Fructu usurpavit, Nobisque tradidit usurpanda.

§. 156. Hæc funt Postulata, quæ Catholici à socinianis approbari petunt, ut Christianismi principiis sanæque Rationi apprime congrua. Restant Alia quædam, quæ ab tisdem emendari postulant, sve corrigi, ut Christianismo, sanæque Rationi adversa; quippe quæ perperam ab eis, vel omissa, vel admissa sunt, hoc est, asserta, & in praxin redacta.

redacta. Hæc autem fere funt.

§. 157. I. Ut Dogmata sua ferant ad S. Scripturæ normam examinanda; non autem eam detorqueant ad sua ista Dogmata confirmanda. Sive, ut sine Præjudicio accedant ad S. Literas consulendas; adeoque cunctis opinionibus suis malesanis valedicere parati sint quamprimum eas verbo Dei adversas comperiunt, prout exponitur juxta Analogiam Fidei sive summam Doctrinæ Christianæ in S. Literis traditæ, & juxta sensum E. c. clesiæ Catholicæ, qui ut universaliter hodie admissus est, sic & antiquitus acceptus atque approbatus.

S. 153. 2. Ut non fibi fas putent fenfus novos atque peregrinos, perversos, & hacterus in Ecclefia Christi, aut inauditos, aut damnatos, S. Scriptura pro libitu affigere, iis neglectis atque contemptis, quos Verba præ se usitate ferunt, & quos denotare solent in cateris Scriptura locis, etiam ipsis Socinianis Interpretibus; Tales item, quibus Scopus S. Contextus præcipue savet, locique Circumstantia optime congruunt; Quos demum Ecclesia Catholica, ut suo Suffragio approbat, sic & a Majoribus traditos accepit.

§. 159. 3. Ut licentiam, sibi non permittant mutandi ad arbitrium puncta, commata, periodos, apices literarum; ipsasque literas, syllabas, vocesque integras; non solum nulla exemplarium probatorum Authoritate sussulti, sed & contra fidem Codicum veterum, corunque qui vulgo leguntur hodieque recepti sunt ab Ecclesia. Atque hoc, ut sua Ipsorum Dogmata stabiliant, sensibusque pravis issis, quos Verbo Dei assigunt, sidem faciant, è libris sacris ita corruptis atque interpolatis; & Catholicorum Argumenta inde petita simul clusent. Cum enim non solum infame

n

a

n

fit in Actionibus forensibus, que circa Res civiles versantur; graveque male Cause Argumentum, publicas Tabulas falsare, Testiumve viriata sustragia in forum producere, sed & gravi mulca plecendum; certe multo magis in sacris, ubi summe injustitie accedit summa Impietas, sacrilegium fraudi.

5. 160. 4. Ut lumen Rationis humanæ non opponant lumini Revelationis divinæ. Hoc nempe debile, & obicurum est, & diversimode fallax, ut unicuique patet, in Rerum quoque naturalium atque moralium examine, que nobis multo propiores funt, & intellectu faciliores. Illud autem, ut in fe clarum est, ita & certum; quippe quod in veritatis notitiam ducit, fine cujusvis erroris periculo. Neque certum duntaxat, sed & absolute necessarium ad discernendum, riteque dijudicandum ista Fidei Christianæ mysteria, quorum cognitio ad salutem necessaria est. Equidem fatemur, hoc Revelationis divinæ lumen à Socinianis verbotenus agnofci, & quod aliquatenus ab eo se duci patiantur. At interim fæpius evenit, ut cum aliquod Fidei mysterium mentis ipsorum oculo contemplandum proponitur, quod Hominis Yuxing five animalis judicio repugnat, aut saltem illius captum excedit; nimirum cui fimile quidpiam ab eis reperiri nequit inter Creaturas; aut, quod in Contractibus, allisve Commerciis inter Homines peragi solitis, fibi haud æquum videtur, rectæque Rationi confonum, hunc suæ mentis oculum aut occludant, aut avertant, ne agnoscere cogantur, quod non possunt non intueri.

æ

15

it

le

f.

t.

it

0-

s,

0-

1-

n-

ne

fi-

fi-

n-

6.

ne

IE

§. 161: 5. Ut Hæreses antiquas, & Orco jam olim damnatas Ecclesiæ Catholicæ sententia, è epulchris suis non essoderent, ad pestem de novo

spargendam per Orbem Christianum. Quis enim. qui modo æquus sit sanæ Rationis arbiter, non facile concesserit, veterem istam Ecclesiam optime nosse, qualem Doctrinam acceperit ab Apostolis. aliifque viris Apostolicis, qui Ecclesias particulares in diversis Mundi Regionibus primo plantarunt? Unde fequitur, nulios Judices magis idoneos defiderari polle qui quascunque Doctrinas de novo exortas, cum ipsi adhuc in vivis essent, ad Fidei A. postolicæ Regulam examinarent. Quomodo faclum est igitur, ut quamprimum Hæreses iftæ innotescere caperint, non folum arguerentur, ut nova ac peregrinæ, ted ut adverfæ quoque Fidei femel traditæ, & Communiter in Ecclesiis receptæ? Cur istorum Temporum Episcopi adeo conturbabantur ad primam horuw l'ogmatum famam, si nihil novi aut periculosi illis inesset? Cur invicem literas mittebant, Concilia statim inibant, solicite monebant de hisce novatoribus cavendis & se mutuis exhortationibus studiosissime exacuebant ad hujusmodi Hæreses in ipso exortu supprimendas? Cur festinarunt, & undique coibant in tam fedulo Synodos, quoties aliquantulum otii dabatur, ut junctis Confiliis atque conatibus gliscenti Incendio tempestive occurrerent, si parum ant nihil mali Hæresibus istis inesset? Cur hoc secerunt, etiam sub ethnicis Imperatoribus, & apertis Ecclesiz Hostibus, nisi multo majus periculum Christianismo imminere judicallent à Corruptoribus Fidei, quam à Persecutoribus Fidelium? Legimus enim, complures orientis Episcopos, sub Aureliano lmp. convenisse ad exturbandum Paulum Samosatenum è sede Antiochena, & illius Harefin una comprimendam; eardem Hærefin, quam impii isti Hæresiarchæ Ebion

d

fo

te

T

A

on & Cerinthus, Joannis Apostoli temporibus, primo divulgaverant; & à Photino Sirmiensi Episcopo postea redintegratam; propter quam & condemnatus est; idque, non solum à Catholicis, in Concilio Sardicensi; sed & abipsis Arianis, in Concilio Sirmiensi: à Socinianis demum, alissque Anti-Trinitariis, post tot secula, ex orco resuscitatam.

§. 162. 6. Ut, si coerceri nolunt intra Catholicismi Terminos, veteresque receptæ Fidei limites, quin, iis transcensis aut perruptis, aliena & peregrina Dogmata inter Christianos disseminare velint, à convitiis faltem & calumniis abstinerent. Ne causam suam agant maledictis & mendaciis; neque Catholicam Ecclesiam seculi primitivi, in qua Doctrinæ Apostolicæ Simplicitas atque Puritas, una cum fanctitate morum, quam maxime viguerunt, infamem reddere conentur, quasi Apostasiam fecisset à Fide Apostolica, aut eam saltem sædissime corrupisset. Cessent item piissimorum Episcoporum, & pro Fide Christiana Martyrum, famam malevo. lentissimis obtrectationibus incessere, quasi Doctrinam istam quam Apostoli Ecclesiæ primitus tradiderant, facrifque Literis confignarant in usum Posterorum, pro virili sua supprimere studuissent, dum omnibus modis conati funt finceros veritatis Evangelicæ Professores, non tantum cunctis odiofos reddere, fed & ex orbe Christiano penitus exterminare. Siquidem Hæreticos istius ævi, Anti-Trinitariorum hodiernorum Patres, primosque Dogmatum Socinianorum Authores pro folis Fidei Apostolicæ Professoribus habent, à qua Catholici istorum temporum in universum degeneraverant, eaque de causa Professores hosce sinceros acerrime 11 3 persecuti

persecuti sunt. Ita susque deque vertunt omnia; Catholicos in Novatorum, & Novatores in Catholicorum classem, sedem, nomenque transseren, tes.

S. 162. 7. Ut veterum Patrum infigniumque Ecclesia Catholica Doctorum Authoritatem non adeo vilipendant; illorumque Testimonia, que ab hodiernis Catholicis afferuntur ad afferendam Fidem Praxinque antiquæ Ecclesiæ, contemptim rejiciant, quasi nihil omnino valerent. Siquidem Hi, eximia suotum quique Temporum Ornamenta fimul erant atque Munimenta; luminaria Ecclefia in Terris hisce militantis, præfulgida luminaria, à fole Justitiæ accensa, & undiquaque veritatis E. vangelicæ radios spargentia; strenui imprimis Catholicæ Fidei Affertores, & Pugiles invictissimi; quam, ut ab Apostolis acceperant, ita sidissime conserva unt, studiosissime docuerunt, & constantissime desenderunt, contra uniuscujusque generis Adversarios, Gentiles, Judaos, & Hæreticos; quam denique, ut à majoribus susceperant, ita posteris tradiderunt, sanctissimi instar Depositi, neque in Toto, neque in Parte, aut diminutam, aut depravatam. Horum utique Authoritas non parum valebit apud omnes modesti & moderati Ingenii Christianos. Utcunque enim fas sit de privatis illorum opinionibus liberius paulo ferre cenfuram, ( que co usque duntaxat à nobis fidem merentur, quousque Argumentorum vires sese porrigunt, è S. Scriptura, vel è Ratione petitorum') attamen fe Res aliter habet in iis, quæ de publica Ecclefiæ Fide atque Praxi testantur, quorum insciresse non poterant. Hic nempe æstimandi funt, non ut privati Doctores, sed ut publici Testes. Quoties itaque

·t

t

n

g

r

itaque testantur, nemine redarguente, Ecolesam fui Temporis hanc Doctrinam, & universim approbaffe & à majoribus accepisse; hanc item Disciplinam in Politia administranda; hunc ordinem, & hos Ritus in cultu Divino peragendo, & fuscepisse pariter, & usurpasse, quis temere rejiciat irforum Testimonium? Siquidem in his probitas potius, quam Peritia requiritur. Durum autem effet, valde durum, illos ut make fidei Testes ablegare, aut faltem suipectos habere, qui pro Fide Catholica tam strenue decertarunt, imo & mortem oppetierunt; quæ omne genus falsi tantopere aversatur, ut nes pro falute animarum, pro Deo, ejusque veritate tuenda, mendacium quodvis ullatenus permittat. Sed & peritia quoque, non probitate fola, eminuerunt antiquiores avi Doftores; presertim in Fidei Dogmatibus, in quibus exquirendis, excolendisque diligentissimam operam navarunt. Itaque, five fidelitatem in Testando, sive peritiam in Fide, de qua testantur, spectemus, haud facile nos in errorem inducere poterunt; adeoque digni centendi funt, quorum Testimonium in hoc negotio admit-·tamus.

§. 164. 8. Ut sibi licentiam non assumant, decretoriam sententiam ferendi contra omnes Ecclesias Christi Fidem hodie prositentes, quæ longe lateque per orbem disperse sunt. Quod certe sieri non potest, sine summa Temeritate, atque Arrogantia. Siquidem has omnes vel crasse ignorantiæ, vel affectati erroris reas peragunt, quod salsa adhuc obstinate tueantur, & sinceram Evangeli veritatem summa pervessitate rejiciant, etiam postquam & hanc & ista ipsi ( ut arbitrantur) evidentissime demonstraverint. Neutiquam enim ipsos sate-

U 4

re potest, quomodo cunctæ Ecclesiæ Christianis. mum profitentes, non hujus avi duntaxat, fed & omnium retro seculorum, Socinianismi Dogmata damnaverint. Præsertim Ecclesiæ nuperioris seculi, in quo hac nova Dogmata à Socino divulgata funt, quamprimum apud ipsas innotescere cæpe. runt, atque insuper speciosissimis, qua excogitari poterant; Argumentis studiosissime asserta sunt, ista tamen Communibus suffragiis damnarunt. Quis autem iana Ratione præditus, multoque magis Christiana Charitate vel modice imbutus, animum inducat ut credat, tot millia Catholicorum manifestam veritatis lucem, cum se ultro oculis ingesfit, aut non potuisse discernere, aut contra illius fulgorem oculos sponte occlusisse, ne videre cogerentur, quod agnoscere noluerunt? Quin potius credamus, intra Fines Ecclesiæ Catholicæ quamplurimos reperiri, & semper suisse repertos, qui Ingenio & perspicacitate Judicii pollent, qui veri. tatem intimo cordis amant, omnique Industria quærunt; qui Pietate, morumque Integritate inter cæteros excellunt; quibus denique; ante omnia, falus animarum in fummo Pretio est, cui nihil magis officit, quam salutare Evangelii lumen affectatæ Ignorantiæ, errorisque Tenebris opprimere, & contra apertam veritatem mendacium perversissime tueri.

§. 165. 9. Ut si cohibere se nolunt, quin impugnent sundamentalia Christianismi Principia, saltem à Maledictis & Blasphemiis se abstineant, Ne Deum Christianorum, qui ab ipso Christi & Apostolorum ævo, ad nostra usque Tempora, in Trinitate Personarum agnoscitur & colitur, scommatibus, & opprobriis, sædissimisque convitiis pro-

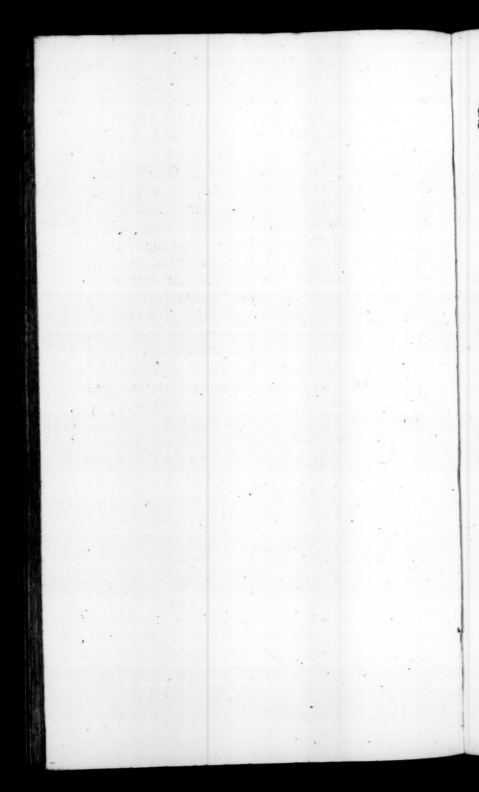
proscindant, quasi monstrosum aliquod Commentum, & cerebri male feriantis Idolum. Ne alia quamplura Christianæ Fidei mysteria, quorum supra memini, vilipendant, & insectentur non solum ut falla & inania, fed & summe perniciosa atque pestife-Non fic Apostoli se gesserunt in Evangelio prædicando, ne quidem contra Idola Gentilium, Ritusque istos impios, immites, & impuros, quibus Idola illa colebantur. Nam, si Scribæ Ephesio sides (qui, ut ipse Idolorum cultor erat, ita Res Pauli, & Sociorum ejus apud Ephefum ignorare non poterat ) & ipse Paulus, & qui cum eo erant, etsi. Idololatriam acerrimo zelo impeterent, & evertere conarentur, attamen haud soliti sunt falsa ista Idololatrarum numina atrocibus convitiis & maledictis incessere, sed æque immunes se præstiterunt à Blasphemia in Gentilium Deos, ac à sacrilegio in direptione Templorum. Sic enim ille in oratione ad fuos Ephesios - Adduxistis Homines iftos, neque sacrilegos, neque Blaspemantes Deam vestram. Act. 10.37. Cum item Athenis esset & conspiceret urbem, ut Idolis refertam, sic & illorum cultui omnino deditam, quamvis ad hoc Spiritus ejus exacerbaretur, à contumeliis tamen abstinuit, tum in Idola ista, tum in ipsos Idololatras; nihil asperius efferens in Athenienses, quam quod adverteret eos quali superstitiosores esfe; & occasione arrepta ex conspectu cujusdam Aræ, cui inscriptum erat, Ignoto Deo, veri Dei notitiam, cultumque prædicans --- Quem, inquit, ignorantes colitis, Hunc ego vobis annuncio. Act. 17. 22, 23. Ita se Paulus gerebat, ita cæteri quoque Apostoli, sobrie & modeste Rem suam agentes; neque atrocia convicia temere jactantes, sed solidis Argumentis Adversarios

versarios suos erroris convincentes. Porro, quod ipse Paulus facere assuevit, idem in mandatis dat Timotheo suo -- Servum Domini pugnare, non oportet, sed mansuetum esse erga omnes, aptum ad docendum, tolerantem malos, cum lenitate erudientem eos, qui se contra opponunt; experiendo, an Deus forte illis daturus sit Resipiscentiam, ad veritatem agnoscendam. 2 Tim. 2. v. 24, 25. Apostolos ergo in hoc, ut in cæteris, Sociniani sibi proponant imitandos; & ante omnia solicite sibi caveant à crimine Blasphemiæ, quam Deus sub lege, diro lapidationis supplicio plectendam voluit; & piiffimi Principes sub Evangelio, hanc Dei sententiam comprobantes, eandem vel capitali supplicio, aliove perquam fevero, castigandam duxere. Imo, & ante eos Ethnici, natura Duce, ultimum fupplicium statuerunt in Blasphemiæ Reos; neque aliter Pietatem in Deos suos se satis demonstrare posse arbitrati funt. Exemplo fint, præ cæteris, A-thenienses modo memorati, in ils, quæ decreverunt contra Protagoram, Diagoram, Alcibiadem, ipsumque Socratem, quamvis de hoc crimine per calumniam damnatum.

§. 166. 10. Ut sibi solis non sapiant, aliosque omnes pro Inspientibus habeant. Cum enim rectam rationem omnium Controversiarum Judicem statuunt, eandem sibi solis attribuere solent, quasi sue sectæ propriam. Quod enim Enthusiastæ dant Spiritui privato, Hi Rationi privatæ tribuunt; quod isti lumini extrinsecus insuso, Hi lumini naturæ ingenito. In hoc quidem nimium liberales erga Rationem mere humanam, & desuper non illuminatam; cum experimentis frequentibus constet, quam varia sit & salkax in sua sententia serenda, non so-

lum in diversis Hominibus, quorum Ingenia & mores plurimum variantur; sed & in codem, pro diversitate Ætatum atque studiorum. Quomodo igitur tam incerto Duci confidere possunt in Rebus Fidei, quæ non nisi Cælesti lumine discernuntur, & rite agnoscuntur, cum tam sæpe homines fallat, etiam in naturalibus & moralibus, quæ nobis multo propiora funt, & intellectu faciliora? At certe multo iniquius & arrogantius est, sanam Rationem, præfertim in rebus Theologicis, sibi folis vindicare, quasi peculiarem quandam fectæ fuz Przrogativam; ac fi alii omnes Christianismum profitentes sanæ mentis compotes haud essent. De Chinensibus quidem fertur, quod sua Genti soli binos oculos tribuant, Europais unum, Cateris neutrum. At Sociniani, in hoc paulo arrogantiores, qui neque Europæis, paucis suæ sectæ exceptis, vel unicum concedunt. Illi Europæ incolas, non nisi luscos esse volunt; at Hi, plane Cœcos existimant.

FINIS.





## Index Capitum præcipuorum, quæ in hac Dissertatione tractantur.

Rigo Secta Sociniana à duobus Socinis, Lalio & Fausto; quorum Historia brevi percurritur. pag. 2.

Utriusque Ingenium, eruditio, & mores; prasertim

Faufti. Ib. &. pag. 12.

Quomodo & unde hic Faustus Hæressum & Hæreticorum farraginem in unum compegerit, novamque Sectam de suo instituerit. pag. 8.

Artes, quibus usus est in Dogmatibus suis uniuscujus-

que Genio commendandis. pag. 15.

Opportunitates item, quas sedulo arripuit ad Hareses suas disseminandas, prasertimin Polonia. pag. 43.

Adversarii Socini, Ipsiusque Dogmatum. pag. 48. Etiam ex Anti-Trinitariorum numero. pag. 55.

Postulata Socinianorum equiora, à Joachino Stegman-

no proposita. pag. 61.

Postulata Socinianorum iniquiora de Judice Controversiarum, Interpretatione S. Scriptura, viribus Rationis naturalis in Religionis negotio, Hareticis non coercendis, Ecclesia, & aliis quibusdam, ab eodem Stegmanno proposita, recensentur & redarguuntur.

Socinianorum Dogmata particulatim, & ordine enumerantur, merantur, digesta secundum primaria Theologia Capita; prout eruta sunt, partim è Socini, partim è pracipuorum Socinianorum Scriptis; quorum plerisque item breves Resutationes annectuntur. p. 100.

Dogmatum Socinianorum summa Pernicies, cum vitiis illius Selta Hominum; prasertim Arrogantia, Inconstantia, Contumacia, Hypocrisis, atque Tergiversatio, Socini Sociorumque illius arguuntur. pag. 223.

Socini & Socinianorum Concessa, que ad refellendum Ipsorum errores non parum conducunt. pag. 245.

Postulata Socinianis proposita, qua vei in istis Concessis fundantur, vel Argumentis prius allatis innituntur, vel alias sana Rationi, & Aquitati consona sunt. pag. 296.

## ERRATA.

D Ag. to.l.18.lege ubcrius. p.34.l.23.l. suo. p.44.l.9.l.pugiles.p. 51.1.8.1.communicarent.p.52.1.16.1.1595.p.56.1.33.1.1pf ruot Authoritatem, tanquam ad Afylum. p.63.1.12.1.tum parum. p.74.1. 27.1. aftimetur p.92.1.11.1. sederent. p.129.1.17.1. non suscepiff. 1b. 1. 22. 1. neque effecise, ut nobis vita aterna offerretur à Deo, sed ut nos illam a Der. p. 132. 1.7.1. ccum.p. 138.1. 2.1. ampletandam. p. 145.1. 4.1.ex per. p. 178.1.31.1. docens. p. 184. 1. 14.1. nobis, 1pfis. p. 186.1.3. 1. ide que merito. Ib. 1. 31. 1. Reformatarum.p. 188. 1. 4. 1. Puccius. p. 194.1.25.1. prafertim. 9.195. 1. 2. 1 Is aelitis folis. p.214.1.1. 1. non decreviffet. p.226.1.1. 1. ficas Ipfius. Ib.1.5. 1. amice. 1b. 1.15. 1. vel de Re levi. p. 228.1. 11. 1. invideant 1b.1. 20. 1. Arbitram p. 235.1.2.1. Dominatum.p. 236.1.1.1. credamus.p. 240.1. 14. dele fuerunt. p. 246.1.23.1. c. cdunt. 16.1.: 8.1. errerem. p. 253. 1. 26. 1. Wagroviensem. p.254.1. penule. l. Contumscium. p. 255. 1.13. 1. observavi. p. 256.1.2. 1. non e iguam. p. 257. 1. 26. 1. Cur itaque non. p.258.1.7.1. fc. p.262.1.30.1. Patrum. p.263.1. 23. 1. Idololatriam. It.I.ult. 1. folet. p. 265.1.2. 1. pertinebat. p. 270.1. 25.1. Illi. p.271.1.20.1. Cai. 16.1.30. . maled Eti.p. 272.1.10.1. precipua. 16.1.28. 1. Oppositum intrepretari per Oppositum. 16. 1. pen. 1. dalo, pro, patiar fumi. p. 274.1. 5.1. permittam. p. 275. 1. 1.1. non certe. Ib. 1.7. cele, plenius. Ib. 1.8. 1. & peftea plenius. p. 285.1.3.1. indicio. p. 292.1.18 1. Cur non Schifmata duntas, at. p. 293. 1. 16.1. proposait, ut su'filio ese po Jent ad. 16. 1. 19.1. exterius; p. 300.1. 24. 1. Revelationes. Ib.1. 28. dele effe. Ib. 1.29.1. vel effe, vel fuiffe. p. 301.1. 13.1. in Gredendis.